



#### جميع حقوق الملكية الأدبية والفنية محفوظة للمؤلف

الطبعة الأولى

۳۲۶۱۵ـ- ۲۰۰۵م

الطبعة الثانية

1881هـ- ۲۰۱۰مر

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية

A 7000/71708



# ٦ شاع عَزِيزِ فَانُوسَ مِنْدِيْتِه لِتَحْرِرُ جِسْرِلسِّرْسِ ُ- العَاهِرَةِ

هاتف: ۰۰۲۰۲/۲۲٤۱٤۲٤۸ تلیفاکس: ۰۰۲۰۲/۲۲۳۳ جوال:۱۰۲۰۱۰۳۰۰۲۰۰ ۰۰۰

١١ (أ) درب الأتراك - خلف الجامع الأزهر

هاتف: ۰۰۲/۲۵۱۰۲۳۹۷ جوال:۲۰۲۰۵۲۲۵۰۲۹۰۰

E-Mail:Dar\_Alemam\_Ahmad@yahoo.Com WWW. DarAlemamAhmad.Com

# المناح التالانة الأصول

حَالَيْتُ الشَّنِيْخُ الفَقِيْهُ الْعَلَّامِّةُ عُمُبِيْرِ بُرِع السِّيرِ بُرِئِ الْعَالَكِ الْحَارِيِّ حَفِظَهُ اللَّهُ تَعَصَالِيَ المَدِرِّسُ إِلِمُ اللَّهُ تَعْصَالِيَ المَدِرِّسُ إِلَمْ الْمِيلَامِيةِ الْإِيلِوْمِيةِ سِلِامِةً

كَالْكُا لَحَيْثًا





# بِسْمُ اللَّهُ النَّجْمُ النَّحْمِينِ

# مقدمة الطبعة الثانية

الحَمدُ لله رب العالمين والعاقبة للمتقين ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولي الصالحين ورب الطيبين، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله سيد ولد آدم أجمعين صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الطيبين الطاهرين وسلم تسليمًا كثيرًا على مر الأيام والليالي والشهور والسنين.

#### أما بعد:

فإنَّ مِن نعم الله السابغة عليَّ التي لا أحصي لها عدًّا ما منَّ الله به عليَّ ويسره لي من نشر كتابي:

# «إتحاف العقول به: شرح الثلاثة الأصول»

في طبعته الأولى، وما لقيته تلك الطبعة من قبول لدى المسلمين لاسيما طلاب العلم منهم، شجعني وحفز همتي على إصدار هذا الكتاب طبعة جديدة

مزيدة اجتهدت كثيرًا في إصلاح ما ظهر لي في السابقة من أخطاء وهأنذا بفضل الله وتوفيقه أقدمه للقراء في طبعته الثانية وفيها -ولله الحمد والمنة- ميزات انفردت بها عن سابقتها، منها:

أولًا: زيادة الأدلة من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية متبوعة في مواضع من الكتاب بفوائد نفسية من كلام أهل العلم.

ثانيًا -وهي أهمها-: شرح قول المصنف (وافترض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت والإيمان بالله) إلى آخر ما ذكره في الرسالة.

ثالثًا: ختمت الكتاب بأربعة فهارس وهي:

١ - فهرس الآيات القرآنية.

٢- فهرس الآثار.

٣- فهرس الأحاديث النبوية.

٤- فهرس المراجع.

٥ - فهرس الموضوعات.

وهذا الذي قمت به من عمل حيال شرح الكتاب النفيس العظيم المبارك «الثلاثة الأصول» لمؤلفه الإمام محمد بن عبد الوهاب مجدد الدعوة السلفية في منتصف القرن الثاني عشر الهجري والذي ناصره على هذا التجديد الإمام الأمير محمد بن سعود -رحم الله الإمامين وبارك في عقبهما- هو جهد المقل.

وأسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن ينفع بهذا الشرح أهل الإسلام كما نفع بأصله. وصلىٰ الله وسلم علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين.

# وكتبه عبد الله بن سليمان الجابري عبد الله بن سليمان الجابري المدرس بالجامعة الإسلامية سابقًا وحُرر في ليلة الجمعة ١١ربيع الأول ١٤٢٨هـ

# بننالتة التجاليجين

# مقدمة الطبعة الأولى

الحَمدُ لله العَليِّ الأعلىٰ، الذي خَلَقَ فَسَوَّىٰ، والذي قَدَّرَ فَهَدَىٰ، له مَا فِي السَّمَوَات ومَا فِي الأرض ومَا بَينَهُمَا ومَا تَحت النَّرَىٰ، وَسَع كُلَّ شيء رَحمَة وعلمًا، وقَهَرَ كل شيء عزَّة وحكمًا..

وأشهد أن لا إِلَهَ إِلا الله وَحدَهُ لا شريك له، له الأسمَاء الحُسنَىٰ والصِّفَات العُلا، وأشهد أنَّ مُحَمَّدًا عَبدُهُ ورسوله، أرسله الله بالهُدَىٰ ودين الحَقِّ؛ ليظهره عَلَىٰ الدِّين كُلِّه، وكَفَىٰ بالله شَهيدًا، صَلَّىٰ الله عَلَيه وعَلَىٰ آله وأصحابه وسلم تسليمًا مَزيدًا.

### أمَّا بَعدُ:

فَهَذَا شَرِحٌ مُختَصَرٌ للكتاب النَّافع المَاتع النفيس، المَوسُوم بـ: «الثلاثة الأصول» للإمام مُجَدِّد الدَّعوة السَّلفيَّة فِي مُنتَصَف القرن الثانِي عَشَر الهِجري، وأعنِي به الشَّيخ مُحَمَّد بن عبد الوهاب التَّميمي النَّجدي -رَحِمَه الله رَحمَة وَاسعَة، وجَزَاهُ الله عن أهل التَّوحيد والسنَّة خير مَا يَجزي به عَالِمًا عن أمَّته-.

وكَانَ هَذَا الشُّرح مُسَجَّلًا عَلَىٰ أشرطة، وقد قَامَ بِجَمعه مَشكُورًا تلميذُنا

وصَاحبُنَا: أبو الحَارث مُحَمَّد بن غالب بن حَسَّان العُمَري اليَمَنِي، ومن ثَمَّ قَامَ بعرضه عَلَيَّ، فَحَذَفتُ منه، وزِدتُ عَلَيه، وأصلَحتُ من العبارات مَا رَأيتُ أنَّ إصلاحه مُهمُّ جدًّا، ثُمَّ قام الأخ مُحَمَّد من بعد بِمَا يأتِي:

أولًا: تنسيق الكتاب تمهيدًا لطبعه.

ثانيًا: عزو الآيات القُرآنيَّة إلَىٰ مَوَاضعهَا من السور.

ثالثًا: تَخريج الأحاديث وبَيَان الحُكم عَلَيهَا، سَوَاء فِي ذلك أحاديث الكتاب وشواهدنا.

رابعًا: وَضعُ فَهرس تفصيلي للمَوضُوعَات الَّتِي احتَوَاهَا الكتاب.

### « إتحاف العقول بشرح الثلاثة الأصول »

والله أسأل أن يَعُمَّ بنفعه أهل الإسلام، وأن يَجعَلَ عَمَلي فيه خَالصًا لوَجهه الكَريم، وأن يَجزي صَاحبَنَا أبا الحَارث خَيرًا؛ لقاء مَا بَذَلَهُ من جهد فِي إخراج هَذَا الكتاب، وصَلَّىٰ الله وسَلَّم عَلَىٰ نَبيِّنا مُحَمَّد، وعَلَىٰ آله وصحبه أجمَعين.

وكتبه

عبيد بن عبد الله بن سليمان الجابري المدرس بالجامعة الإسلامية سابقًا وحُرر في صباح الثاني عشر من رمضان عام ستة وعشرين وأربعمائة وألف للهجرة وكان بالمدينة النبوية

# بنن ألله ألح المجالح يز

قَالَ المُصَنِّفُ رَحَكَ اللهُ - رَحِمَكَ الله - أنه يَجب عَلَينَا تَعَلُّم أربع مَسَائل: المسألة الأولَىٰ: العلم: وهُوَ مَعرفَةُ الله، ومَعرفَةُ نبيّه، ومَعرفَةُ دين الإسلام بالأدلة.

الثانية: العَمَل به.

الثالثة: الدَّعوَة إليه.

الرَّابعَة: الصَّبر عَلَىٰ الأذى فيه.

# الشسرح

### أمَّا بَعدُ:

قوله رَجِمَلَتُهُ: «اعلم -رَجِمَكَ الله - ...» إلَىٰ آخره. هذه الجُملة اعتَادَ كَثيرٌ من أهل العلم تصدير كُتبهم بِهَا؛ لِمَا تَشتَمل عَلَيه من لفت النظر -أعنِي فِي قوله: اعلم - فَهُوَ أمر وتنبيه، تنبيه السَّامع لِمَا يُلقَىٰ إليه من الكلام لأهَميَّته، كَمَا أنَّ الجُملَة تشتمل عَلَىٰ الدُّعَاء بالرَّحمة للمُخَاطب: «رَحِمَكَ الله»، وهذه المَسائل تتَعلَّق بالعَمَل، أربع مَسَائل، وهي مَسَائل عَمَليَّة فِي الدِّين.

قُوله «الأولَىٰ: العلم».

المسألة الأولى: العلم: ضد الجَهل، وهو إدراك حَقيقَة الشَّيء عَلَىٰ مَا هي عليه إدراكًا جَازِمًا.

ثُمَّ فَسَّرَ العلم، فَقَالَ: «وهُوَ مَعرفَةُ الله، ومَعرفَةُ نَبيِّه، ومَعرفَةُ دين الإسلام بالأدلة».

معرفة الله: هي الإيمَان به؛ والإيمَان بالله يَقتَضي الإيمَان بوُجُوده؛ والإيمَان بربوبيته، والإيمَان بألوهيَّته، والإيمَان بأسمَائه وصفاته.

ومَعرفَة نَبيِّنا مُحَمَّد عَالَيْهُ: الإيمَان بأنه رَسُولٌ من الله.

ومعرفة دين الإسلام بالأدلة: هذه الجُملَة تنبيهٌ إلَىٰ القَاعدَة الَّتِي استَنبَطَهَا العُلَمَاءُ من الكتاب والسنَّة؛ وتلكم القاعدة: «الأصل فِي العبادات المَنع إلَّا بنص».

فَالتَّدَيُّن والتَّقرُّب والتعبد لله لا يَكُون إلَّا بالنَّصِّ الصَّحيح الصَّريح، فَلَيسَ للاجتهاد مَجَال فِي إثبات شيء من التَّعبُّد، وهَذَا الدليل إمَّا كتاب، وإمَّا سنَّة، وإمَّا إجمَاع عن سَلَف الأمَّة عَلَىٰ أنَّ الله أمَرَ بكَذَا.

يُروَىٰ عن أمير المُؤمنين عَلي بن أبِي طالب على أنه قَالَ: «لَو كَانَ الدِّينُ بِالرَّأْيِ؛ لَكَانَ بِاطِنُ الخُفِّ أَولَىٰ بِالمَسحِ مِن أَعلَاهُ» (١٠). وهَذَا مَا اتَّفَقَت عَلَيه كَلمَة الرَّائية الخُفِّ أَولَىٰ بِالمَسحِ المَذَاهب الأربعة وغيرهم - عَلَىٰ أنَّ الدِّين بالدَّليل.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود،كتاب الطَّهَارَة، باب: كيف المَسح، برقم (١٦٢)، تَحقيق: مُحَمَّد مُحيي الدِّين عبد الحَميد، وصَحَّحَه الألباني فِي الإرواء (١٠٣).

وكَانَ الإمام مالك رَحَمُ لِللهُ يَقُولُ بعد درسه: «كُلُّ كلام فيه مَقبُولٌ ومَردُودٌ، إلَّا كلام صاحب هَذَا القبر» (١). يَعنِي: النَّبِي ﷺ؛ ولِهَذَا فَإِنَّ أهل السنَّة والجَمَاعَة -أهلَ السَّلفيَّة - يَزِنُونَ أقوال النَّاس وأعمَالَهُم بِميزَانين لا ثالث لَهُمَا.

# \* وذانكم المِيزَانَان هُمَا: النص، والإجمَاع.

فالنَّصُّ يَشْمَلُ الكتاب والسنَّة؛ فَمَن وَافَقَ نَصَّا أَو إِجْمَاعًا قُبِلَ منه، ومَن خَالَفَ نَصَّا أَو إِجْمَاعًا رُدَّ عليه قوله وفعله.

بِالأَدَلَةِ: الوُقُوفُ عند الدَّليل فِي التَّعبد، هَذَا هُوَ شرط المُتَابَعَة؛ لأنَّ كُلَّ عبادة لابد لَهَا من شرطين حَتَىٰ تنال عند الله القبول.

### \* وذانكم الشرطان هُمَا:

- تُجريد الإخلاص لله وَحدَه.
- وتُجريد المُتَابَعَة لرَسُول الله ﷺ.

هَذه المَسألة الأولَىٰ، وهي ثلاثة أصول سَتَأْتِي بعد مَعرفَة الله، ومَعرفَة نبيِّه، ومَعرفَة نبيِّه، ومَعرفَة دين الإسلام.

#### 80%条条63

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء (٨/ ٩٣)، ورُوِيَ هَذَا أيضًا عن الإمام أحمَد رَجَمْلَلْلهُ كَمَا فِي مَسَائله لأبِي داود (ص٢٧٦)، قال: سَمعتُ الإمام أحمَد يقول: «ليس أحَدٌ إلَّا ويُؤخَذُ من رأيه ويُترَك، مَا خلا النَّبِي ﷺ».

المسألة الثانية: العمل به.

# الشسرح

والمسألة الثانية هي: العَمَل بِهَذَا الدِّين -أي: العَمَل بدين الله-، فَإِنَّ ثَمَرَة العلم العَمَل؛ فالعلم دُونَ عَمَل كَشَجَرَة لا ثَمَرَة لَهَا.

قَالَ عَبدُ الله بن مَسعُود ﷺ: «كُنَّا لاَ نَتَجَاوَز عَشرَ آيَاتٍ مِن فَم رَسُولِ الله ﷺ حَتَّىٰ نَتَعَلَّمَ مَعنَاهَا وَالْعَمَلَ بِهَا». فَقَالَ: «كُنَّا نَتَعَلَّمُ الْعِلمَ وَالْعَمَلَ». فَإِنَّ الْعلم مَعَ الْعَمَل الصَّحيح بشروطه حُجَّة للعبد عند الله ﷺ، إذا اجتَمَعَ عِلمٌ وعَمَلٌ صَحيحٌ بشرطيه السَّابقين، كَانَ ذلكم العلم حُجَّة للعبد عند ربِّه.

وإذا تَخَلَّفَ عن العلم العَمَلُ: كَانَ العلم حُجَّة عَلَىٰ العبد، وكَانَ الإنسان شَبيهًا بالمَغضُوب عَلَيهم وهُم اليهود، سُمُّوا: «مَغضُوبًا عليهم»؛ لأنَّهُم لَم يَعمَلُوا بعلمهم.

وإن كَانَ عَمَل بدون علم: كَانَ الجَهل والتَّخَبط في العبادة، فَأَصبَحَ الإنسان شَبيهًا بالنَّصَارَىٰ؛ لأنَّهُم يَعبُدُونَ الله عَلَىٰ جهل وضلال(١).

وفِي الحَديث الصَّحيح: «يجاء بالرجل يوم القيامة فيلقىٰ في النار، فتندلق أقتابه في النار، فيدور كما يدور الحمار برحاه، فيجتمع أهل النار عليه فيقولون: أي فلان، ما شأنك أليس كنت تأمرنا بالمعروف وتنهىٰ عن المنكر؟ قال: كنت

<sup>(</sup>١) قَالَ سُفيَانُ بن عُيَينَة رَجِحُلْللهُ: «كانوا يقولون: مَن فَسَدَ من عُلَمَائنَا؛ ففيه شَبَهٌ من اليهود، ومَن فَسَدَ من عبَّادَنا؛ ففيه شَبَهٌ من النَّصَارَىٰ». مَجمُوع فَتَاوَىٰ ابن تيمية (١/ ١٩٧).

 $\dot{\oplus}$ 

آمركم بالمعروف ولا آتيه، وأنهاكم عن المنكر وآتيه»(١).

وقَديمًا قَالُوا:

وَعَالِمٌ بِعِلْمِهِ لَهِ يَعْمَلُ نَ مُعَذَّبٌ مِن قَبِلِ عُبَّادِ الوَثَنِ

هَذه المسألة الثانية بعد العلم كَانَ: العَمَل به.

80%条条级

<sup>(</sup>۱) أخرَجَهُ البخاري، كتاب بدء الخَلق، باب: صفة النَّار وأنَّهَا مَخلُوقَة، رقم الحَديث (٣٢٦٧) مَعَ «الفتح»، ومُسلم كتاب الزهد، باب: عُقُوبَة مَن يَأْمُر بالمَعرُوف ولا يفعله، ويَنهَىٰ عن المُنكَر ويفعله، برقم (٧٤٠٨) بشرح النووي.

والمَسألة الثالثة: الدَّعوَة إليه.

# الشرح

عَلِمَ فَعَمِلَ فَكَانَ عَلَيه أَن يَدعُو إِلَىٰ الدِّينِ الذي مَنَّ الله عليه بِمَعرفته والعَمَل

رني.

ومن هُنا نقول: مَا آداب الدَّاعية؟

\* للدَّاعية إلَىٰ الله آداب كثيرة، ولَعَلَّنا نَذكُر أَهَمَّهَا:

أولًا: الحِرصُ عَلَىٰ هدَايَة النَّاس، وتبليغهم دين الله.

ثانيًا: الرِّفقُ؛ فَإِنَّ الرِّفقَ لَم يَكُن فِي شيء إلَّا زانه، ولَم يُنزَع من شيء إلَّا شانه (۱). شانه (۱).

ثالثًا: الجكمة.

رَابِعًا: المَوعظَةُ الحَسنَة.

خَامسًا: المُجَادَلَة بالَّتِي هي أحسن.

والحِكمَةُ هي: وَضعُ الشَّيء فِي مَوضعه.

والمَوعظة الحَسَنة: الترغيب والترهيب، يستعمل كُلُّا منهما فِي موضعه.

والمُجَادَلة الحَسَنة، أو بالَّتِي هي أحسن: إذا كَانَ المَدعُو يَحتَاج إلَىٰ مُجَادلة

<sup>(</sup>١) يُشير الشَّيخُ -حَفظَهُ الله - إلَىٰ مَا أَخرَجَهُ الإمام أَحمَد فِي المُسنَد (٢٠٦/٦) الطبعة المَيمنيَّة، من حديث عَائشَة ﴿ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ: «مَا كَانَ الرَّفقُ فِي شَيءٍ قَطُّ إِلَّا وَالمَيمنيَّة، من حديث عَائشَة ﴿ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ: «مَا كَانَ الرِّفقُ فِي شَيءٍ قَطُّ إِلَّا وَاللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

يزيل عنه الشُّبه، ويسلك أقرب طريق لوُصُول الحَقِّ إليه، كما قال تعالىٰ: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل:١٢٥].

قال الحافظ ابن كثير: يقول تعالىٰ آمرًا رسوله محمدًا ﷺ أن يدعو الخلق إلىٰ الله ﴿ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾.

قال ابن جرير: وهو ما أنزله عليه من الكتاب والسنة.

﴿ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ أي: بما فيه من الزواجر والوقائع بالناس ذكرهم بها، ليحذروا بأس الله تعالىٰ.

وقوله: ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ أي: من احتاج منهم إلىٰ مناظرة وجدال، فليكن بالوجه الحسن برفق ولين وحسن خطاب.

كما قال: ﴿ وَلَا تَجَدِلُواۤ أَهۡلَ ٱلۡكِتَٰبِ إِلَّا بِالَّتِي هِى اَحۡسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمۡ ﴾ [العنكبوت:٤٦]. فأمره تعالىٰ بلين الجانب، كما أمر موسىٰ وهارون عَلَيْهُمۡ ﴾ [العنكبوت:٤٦]. فأمره تعالىٰ بلين الجانب، كما أمر موسىٰ وهارون عَلَيْهُمُ حين بعثهما إلىٰ فرعون فقال: ﴿ فَقُولَا لَهُ مَوْلًا لَّيْنَا لَقَلَّهُ مِينَدَكُرُ أَوْيَغْشَىٰ ﴾ [طه: ٤٤].

وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو اَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ - وَهُو اَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [القلم: ٧]. أي: قدم علم الشقي منهم والسعيد، وكتب ذلك عنده وفرغ منه، فادعهم إلى الله، ولا تذهب نفسك على من ضل منهم حسرات، فإنه ليس عليك هداهم إنما أنت نذير، عليك البلاغ، وعلينا الحساب، ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَخْبَبْكَ ﴾ [البقرة: ٢٧٢](١).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۲/ ٦١٣).

سادسًا: الفقه، وهو علمه بالمَأمُورَات والمَنهيَّات.

سَابِعًا: بَيَانُ الحَقِّ للنَّاس، وحَثُّهُم عَلَيه بالأدلة، وبَيَان الباطل أيضًا، وتَحذير النَّاس منه بالأدلة.

ثامنًا: لا يذهب نفسه حَسَرَات عَلَىٰ مَن لَم يَقبَل هُدَىٰ الله، فَذَلكم مِمَّا نَهَىٰ الله نبيَّه وَالله عنه الله وسنَّة الله: أنه يُحيي مَن حَيَّ عن بيِّنة، ويهلك مَن هَلَكَ عن بيِّنة.

تاسعًا: التَّصَدِّي لشُبه المُبطلين وأهل الأهواء، ورَدُّهَا بالقُوَّة، وتَحذير النَّاس منها، فَالنَّبي ﷺ فَعَلَ ذلك.

ولنأخذ مثالًا واحدًا: فإنه حين خَرَجَ إِلَىٰ حُنين بعد الفتح؛ مَرَّ النَّاس عَلَىٰ شَجَرَة يُقَال لَهَا: «ذات أنواط»، كما في الحديث: عن أبي واقد الليثي: «أن رسول الله عَلَىٰ لما خرج إلىٰ حنين مر بشجرة للمشركين يقال لها ذات أنواط يعلقون عليها أسلحتهم فقالوا يا رسول الله أجعل لنا ذات أنواط، كما لهم ذات أنواط، فقال النبي عَلَيْهُ: سبحان الله هذا كما قال قوم موسىٰ اجعل لنا إلهًا كما لهم آلهة والذي نفسي بيده لتركبن سنة من كان قبلكم»(٢).

<sup>(</sup>١) قَالَ الله وَ عَلَا الله وَ وَ أَفَمَن زُيِنَ لَهُ سُوء عَمَلِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي كتاب الفتن عن رسول الله ﷺ: باب ما جاء لتركبن سنن من كان قبلكم، وأخرجه الإمام أحمد في المسند بلفظ أطول من هذا (٥/ ٢١٨)، وصححه الألباني كما في المشكاة برقم (٥٤٠٨).

قال ابن القيم رَحِمُلَللهُ: وفي هذه الجملة من الفوائد، أن ما يفعله من يعتقد في الأشجار والقبور والأحجار من التبرك بها، والعكوف عندها، والذبح لها، هو الشرك، ولا يغتر بالعوام والطغام، ولا يستبعد كون هذا شركًا، ويقع في هذا الأمة.

فإذا كان بعض الصحابة ظنوا ذلك حسنًا، وطلبوه من النبي الله حتى بين لهم أن ذلك كقول بني إسرائيل: اجعل لنا إلهًا، فكيف بغيرهم مع غلبة الجهل وبعد العهد بآثار النبوة؟ وفيها أن الاعتبار في الأحكام بالمعاني لا بالأسماء، ولهذا جعل النبي الله طلبتهم كطلبة بني إسرائيل، ولم يلتفت إلى كونهم سموها ذات أنواط، فالمشرك وإن سمى شركه ما سماه، كمن يسمي دعاء الأموات، والذبح لهم والنذر ونحو ذلك تعظيمًا ومحبة، فإن ذلك هو الشرك، وإن سماه ما سماه، وقس على ذلك.

وفيها أن من عُبد فهو إله؛ لأن بني إسرائيل والذين سألوا النبي عَلَيْهُ، لم يريدوا من الأصنام والشجرة الخلق والرزق، وإنما أرادوا البركة، والعكوف عندها، فكان ذلك اتخاذًا له مع الله تعالى (١).

ِ هَكَذَا سيرة السَّلَف الصَّالِح من الصَّحَابَة والتابعين، فَإِنَّهُ حينما تروج بدعة وتنتشر يُوَاجهُونَهَا بشدَّة.

من ذلكم: أنه لَمَّا أظهر مَعبد بن خالد الجُهنِي مَقَالَةَ القَدَر بالبصرة؛ استنكرها الناس، وجَاءَ بَعضُ التابعين إلَىٰ ابن عُمَرَ ﷺ، وكَانَ ممن بَقي من أصحاب رَسُول الله ﷺ، وأخبروه الخَبَرَ، فَقَالُوا: «يَا أَبَا عَبدِ الرَّحمَنِ، ظَهَرَ عِندَنَا

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان (١/ ٢٣٠).

أُنَاسٌ يَقُولُونَ: لَا قَدَرَ، وَالْأَمَرُ أُنُف. قَالَ لَهُم: أَخبِرُوهُم أَنِّي بَرِيءٌ مِنهُم، وَأَنَّهُم برَاءَ مِنِّي، وَاللهِ لَو كَانَ لأَحَدِهِم مِثلُ أُحُدٍ ذَهَبًا، فَأَنفَقَهُ فِي سَبِيلِ الله مَا تُقُبِّلَ مِنهُ حَتَّىٰ يُؤمِنَ بِالقَدَرِ خَيرِهِ وَشَرِّهِ»(١). زجر شديد جدًّا.

#### 80%条条条03

<sup>(</sup>١) أخرَجَهُ مُسلم، كتاب الإيمَان، باب: بَيَّان الإيمَان والإسلام والإحسان، برقم (١).

والمسألة الرَّابِعَةُ: الصَّبر عَلَىٰ الأذيٰ فيه.

# الشرح

يَعنِي: فِي دين الله، فَإِنَّهُ فِي كُلِّ مَكَان وزَمَان يلحق الدُّعَاة إلَىٰ الله عَلَىٰ بصيرة أذى، لكنه يَختَلف باختلاف الزَّمَان والمَكَان، فَإذَا كانت السنَّة قَويَّة والعَقيدَة السَّلَفيَّة قَويَّة وأَذَا ضعفت فِي النفوس العَقيدَة، وضَعف التَّمَسُّك بالسنَّة؛ استغرب الدَّاعيَة إلَىٰ السنَّة وإلَىٰ تصحيح المُعتَقَد؛ فَيكثر الأذى.

والذي يُريد أن يُقيمَ حُجَّة الله عَلَىٰ العباد يَجب أن يَصبِرَ؛ تَأْسيًا برَسُول الله ﷺ وبالمُصلحين من أئمَّة الهُدَىٰ من الصَّحَابَة والتابعين ومَن بعدهم؛ ولِهَذَا تَجد أكثر النَّاس بَلاءً الأنبياء، ثُمَّ الأمثل فالأمثل (') من أتباعهم من الدُّعَاة إلَىٰ الله عَلَىٰ بصيرة.

والإنسان حينما يتجند دَاعيةً إلَىٰ الله، إلَىٰ الهُدَىٰ ودين الحَقِّ قد يستشعر غُربَة، وتَنتَابَه الوَحشَة لقلة السَّالكين مَعَهُ، وكثرة المُخَالفين له، ولكن هَذَا لا يَضُرُّه، فإنه لا يَجُوز الاغترار بالكثرة، ولا الزهد فِي القلَّة.

هَذه إحدىٰ المَسَائل الَّتِي استَنبَطَهَا الشَّيخ لَيَخْلَلْلهُ فِي «كتاب التوحيد» فِي مسائلة عَلَىٰ باب: مَن حَقَّقَ التَّوحيد دَخَلَ الجَنَّة بغير حساب<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب الزهد عن النبي ﷺ، باب: ما جاء في الصبر على البلاء، برقم (٢٥٧٨)، تحقيق: أحمد شاكر وغيره، وانظر: الصحيحة (١٤٣).

<sup>(</sup>٢) قَالَ الإمام مُحَمَّد بن عبد الوهاب رَحِكُلَّللهُ ذَاكرًا مَسَائل الباب: «الخَامسة عَشرَة: ثَمَرَة هَذَا العلم، وهُوَ عَدَم الاغترار بالكثرة، وعَدَم الزُّهد فِي القلة». انظر: فتح المَجيد (ص٨٣).

قَالَ المُصَنف رَحَمَّاللهُ: وَالدَّليلُ قوله تعَالَىٰ: بسم الله الرَّحمَن الرحيم: ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿ إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْا إِلْحَقِي وَتَوَاصَوْا بِالصَّرْ ﴾ [سورة العصر].

# الشرح

نأتِي إلَىٰ الشُّورَة الكَريمَة، وهي قوله تعَالَىٰ: ﴿وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ وَٱلْعَامِوا اللَّهَامِ ﴾ . هَذَا خُسْرٍ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّرِ ﴾ . هَذَا الأسلوب يُسَمَّىٰ فِي اللغة العَرَبيَّة: «أسلوب قَسَم». ومثله: ﴿ وَٱلتَّالِ ﴾ ، ﴿ وَٱلشَّمْسِ ﴾ .

والقَسَم من الله وَ بَكُنَ بِمَخلوقاته كثير فِي القُرآن، ولله أن يُقسِمَ بِمَا شَاءَ من مَخلوقاته؛ تشريفًا للمُقسَم به، أو تنبيهًا عَلَىٰ عِظَم شأنه، أمَّا المَخلوق فلا يَحل له القَسَم بغير الله وَ الله عَلَىٰ ؛ لقوله ﷺ: «مَن حَلَفَ بِغيرِ اللهِ فَقَد كَفَرَ أُو أَشْرَكَ» (١).

وحُرُوفُ القَسَم ثلاثة وهي: الواو، والتاء، والباء، و«الباء» يَجب اقترَانُهَا بالله، أو بالله مُتَقَدِّمًا عَلَيهَا أو مُتَأخِّرًا عَنهَا؛ أقسم بالله، أو بالله أقسم، أحلف بالله، أو بالله أحلف، وأمَّا «الواو والتاء» فَإنَّهُ لا يُشتَرَط لَهَا ذلك.

«تالله» هَذَا وَرَدَ فِي القرآن كثير.

والمُقسَم به فِي هَذه السُّورَة الكَريمَة هُوَ: العصر.

\* ومَا العصر الذي أقسَمَ الله به هنا؟ هل هُوَ الوَقت المَعرُوف من نِهَايَة

<sup>(</sup>١) أُخرَجَهُ الترمذي فِي جَامعه، كتاب النُّذُور والأيمَان، باب: مَا جَاءَ فِي كَرَاهية الحَلف بغير الله، برقم (١٥٣٥) تَحقيق: أحمَد شاكر وغيره، من حديث عبد الله بن عمر ﷺ.

### وقت الظهر حتَّىٰ المَغرب، أو هُوَ الدهر كله؟

يَجُوز هَذَا وهَذَا، وبكُلِّ من القولين قَالَ طائفة من أهل العلم.

\* فَلنَنظر مَا سرُّ القَسَم - والعلم عند الله-؟

فإن كَانَ «العصر» هَاهُنَا هو الوقت المَعرُوف؛ فَإنَّ فيه صلاة العصر، وهي أحد البردين، وهي الصَّلاة الوُسطَى، والحَلِفُ بعد صلاة العصر خطير لحديث أبي هريرة هُ عن النبي عَلَيْ أنه قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم -وذكر منهم- ورجل حلف على يمين كاذبة بعد العصر ليقتطع بها مال رجل مسلم» (۱). وهذا عظيم، فَهُوَ من أشرف الأوقات، وصلاة العصر قد جَاءَ الحَثُ عَلَيهَا ببيان فضلها، والتَّحذير من تركها أو تفويتها.

فمن الأول: عن جَرير بن عبد الله البجلي الله قَالَ: «كنَّا عِندَ رَسُولِ الله ﷺ فَنظَرَ إِلَىٰ القَمَرِ لَيلَةَ بَدرِ فَقَالَ: «إِنَّكُم سَتَرَونَ رَبَّكُم كَمَا تَرَونَ القَمَرَ لَيلَةَ البَدرِ؟ فَإِنِ استَطَعتُم أَلَّا تُعلَبُوا عَلَىٰ صَلاَةٍ قَبلَ طُلُوعِ الشَّمسِ، وَصَلاَةٍ قَبلَ غُرُوبِها فَافعَلُوا» (٢).

الشَّاهدمنه: «صَلاَةٍ قَبلَ غُرُوبِهَا»: أي: غُرُوبِ الشَّمس، وهي صَلاة العَصر.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب المساقاة، باب: من رأى أن صاحب الحوض والقربة أحق بمائة برقم (٢٣٦٩)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب: غلظ تحريم إسبال الإزار والمن بالعطية وتنفيق السلعة بالحلف، برقم (٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرَجَهُ البخاري فِي كتاب مَوَاقيت الصَّلاة، باب: فضل صلاة العصر، برقم (٥٥٤)، ومُسلم فِي كتاب المَسَاجد، باب فضل صَلاتَي الصبح والعصر والمُحَافظة عَلَيهمَا، برقم (١٤٣٢).

## \* وهَذَا الحَديث يَدُل عَلَىٰ أمرين:

الأول: إثبات رُؤيّة المُؤمنين ربَّهم يَوم القيامة.

الثانِي: فَضل صلاة الصُّبح والعصر.

ومن ذلكم: مَا جَاءَ فِي الحَديث الصَّحيح أنه لَمَّا شَغَلَ المُشركُونَ النَّبِيَّ ﷺ عن صلاة العَصر يوم الخَندَق قَالَ: «شَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الوُسطَىٰ؛ صَلَاةِ العَصرِ»(١).

ومن الثانِي -وهُوَ التحذير من تركها أو تفويتها- قوله ﷺ: «مَن تَرَكُ صَلَاةَ العَصرِ فَقَد حَبِطَ عَمَلُهُ» (٢).

وحَذَّرَ ﷺ من التَّهَاون فيها حتَّىٰ يَفُوتَ وَقَتُهَا: «مَن فَاتَتهُ صَلاَةُ العَصرِ فَكَأَنَّمَا وَتِرَ أَهلَهُ وَمَالَهُ» (٣).

وإن كَانَ المُقسَم به الدَّهر؛ فَإنَّ فيه من عَجَائب صُنع الله وعظيم تقديره مَا يُبهر العُقُول، فإنه في العصر الذي هو الزَّمَن كله أو الدَّهر كله؛ يُحيي الله ويُميت، ويَخفض ويرفع، ويُعز ويُذل، ويُعطي ويَمنع، وفيه تَتَابع النُّبوَّات عَلَىٰ البَشَر، وذلك خَيرٌ عَظيمٌ.

(١) أَخرَجَهُ مسلم كتاب المَسَاجد، باب: الدليل لِمَن قَالَ الصَّلاة الوُسطَىٰ هي صلاة العصر، برقم (١٤٢٥)، من حديث عَليِّ .

<sup>(</sup>٢) أخرَجَهُ البخاري كتاب مَوَاقيت الصَّلاة، باب: إثم مَن فاتته العَصر، برقم (٥٢٨) من حديث ابن عُمَرَ عَهِ.

<sup>(</sup>٣) أَخرَجَهُ أَحمَد (٢/ ١٤٥) من حديث ابن عُمَرَ ﴿ وَصَحَّحَه العَلامَة الألبانِي فِي «صحيح الجَامع» (٩١).

والقَسَمُ لابد له من جَوَاب؛ إمَّا ظاهر، وإما مُقَدَّر، فَمَا جَوَابُ القَسَم هُنَا؟ ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسَرٍ ﴾ حَكَمَ الله ﷺ بِخسر جَميع الإنسان، إلَّا مَن استثنِي عَدُ.

﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسَرٍ ﴾ والإنسان يراد به الجِنس: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ ﴾. أي: عُمُوم الانسان، ﴿ لَغِي خُسَرٍ ﴾. وهُوَ ضد الرِّبح، هَذَا العُمُوم استثنَىٰ الله وَ اللهُ مَنه مَن اتَّصَفَ بأربع صفات.

## \* وهَذه الصِّفَاتُ هي:

الأولَىٰ: الإيمَان.

الثانية: العَمَل الصَّالِح.

الثالثة: التَّوَاصى بالحَقِّ.

الرَّابِعَة: التَّوَاصي بالصَّبر.

هؤلاء المَوصُوفُونَ بالصِّفَات الأربع هُمُ النَّاجُونَ من الخُسرَان.

والمُرَاد: تطبيق وجه الدلالة من السُّورَة عَلَىٰ المَسَائل الأربع، فَالشَّيخ ذَكَرَ أربع مَسَائل، واستَدَلَّ عَلَيهَا بِهَذه السُّورَة فَمَا وجه الاستشهاد؟ عندنا: العلم، والعَمَل به، والدَّعوة إليه، والصَّبر عَلَىٰ الأذىٰ فيه.

\* فَشَاهِدُ العلم الذي هُوَ مَعرفَة الله، ومَعرفَة نبيِّه، ومَعرفَة الإسلام بالأدلة؟ الإيمَان؛ ووَجُه ذلك: أنَّ الإيمَان فِي اللغة: التَّصديق.

وفِي الاصطلاح: هو قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعَمَل بالجَوَارح، ويَزيدُ بالطَّاعَة، ويَنقُصُ بالمَعصية، وهَذَا هُوَ تَمَام العلم بالله، وبنَبِيِّه، وبدينه.

\* المَسألة الثانية: «العَمَل»، ودليلها: ﴿ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ ﴾.

وضابط العَمَل الصَّالِح هُوَ: مَا تَوَفَّرَ فيه الإخلاص لله، والمُتَابَعَة لرَسُول الله عَلَى الله عَمل صَالِحًا.

#### \* والمَسألة الثالثة شَاهدُهَا؟

﴿وَتَوَاصَوْاً بِٱلْحَقِ ﴾ أي: يُوصي بَعضُهُم بَعضًا بالحَقِّ، والحق يُعرَفُ من الكتاب، والسنَّة، وإجمَاع السَّلَف الصَّالِح من الصَّحَابة، وأثمَّة التابعين، ومَن بعدهم.

فَلَيسَ الحَق فِي أَفكار البَشَر، ومَنَاهج البَشَر؛ لأنَّ كُلَّ فرقة من الثلاث والسبعين تَدَّعي أنَّ عَمَلَهَا حَقُّ، والَّتِي قَامَ الدليل عَلَىٰ أحقيَّة عَمَلهَا فرقة واحدة فقط، أمَّا اثنتان وسبعون فرقة فَعَمَلُهَا باطل، وإن كَانَ يُوجَد عندها شيء من الحق، فمّا من فرقة من الثنتين وسبعين فرقة إلَّا وعَمَلهَا فيه شيء، لكن الفرقة النَّاجية والطائفة المَنصُورَة عَمَلهَا كلُّه حَقُّ، أمَّا بَقيَّة الفرق فَإنَّهَا ضَالَّة مُضلة.

كَمَا أَخبر النَّبِي ﷺ فِي حديث افتراق الأمم قَالَ: «وَسَتَفتَرِقُ أُمَّتِي عَلَىٰ ثَلاَثٍ وَسَبعِينَ فِرقَةً، كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةً. قَالُوا: مَن هِيَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: الجَمَاعَةُ (').

<sup>(</sup>۱) وَرَدَ هَذَا الحَديث عن جَمع من الصَّحَابَة منهم: مُعَاويَة بن أَبِي سُفيَان، وأبو هُرَيرَة، وأنس ابن مالك وغيرهم، والحَديث أخرجه أحمَد (٤/ ٢٠٢)، وأبو داود كتاب السنَّة، باب: شرح السنَّة، برقم (٤٥٩٧)، والترمذي كتاب الإيمَان، باب: مَا جَاءَ فِي افتراق الأمَّة، برقم (٢٦٤٠)، وابن مَاجَه كتاب الفتَن، باب: افتراق الأمم برقم (٢٦٤٠).

قَالَ شيخ الإسلام رَجَمْ لَاللهُ: الحَديثُ صَحيحٌ مَشهُورٌ. مَجمُوع الفَتَاوي (٣/ ٣٤٥).

هذه الرِّوَايَة الصَّحيحَة، هذه الجَمَاعَة ناجية ومَنصُورَة، وأمَّا اثنتان وسبعون فرقة فهي خَاسرَة.

هَذه المَسألة الثالثة التَّوَاصي بالحَقِّ، والحَقُّ -كَمَا قلنا- مَا قَامَ الدَّليل عَلَيه من كتاب، أو سُنَّة، أو إجمَاع من سَلَف الأمَّة.

\* المَسألة الرَّابعة: شَاهدها أظنه وَاضحًا.

﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ ﴾ هَذه لَفَتَهُ إِلَىٰ أَنَّ أهل السنَّة وأهل السَّلَف لا يَستَعجلُونَ، ولا يأخذهم الطَّيش ولا الشَّطَط، يُوصي بعضهم بَعضًا بالصَّبر، يَنَالُهُم مَا يَنَالُهُم من الأذى، ومَعَ هَذَا يَصِبرُونَ ويُصَابرُونَ ويَتَوَاصون بالصَّبر.

والصّبر لغة: الحبس والمنع.

واصطلاحًا: هُوَ حَبس اللسان عن التَّشَكِّي والتَّسَخُّط، والنفس عن الجَزَع، والجَوَارح عن لطم الخُدُود وشَقِّ الجُيُوب، ونَحو ذلك من القَبَائح المُنَافية للصَّبر.

# \* وهُوَ عند أهل الشَّرع ثلاثة أقسام:

- الأول: صَبرٌ عَلَىٰ طَاعَة الله حتَّىٰ يُؤَدِّيهَا كَاملَة، أو قَريبَة من الكَمَال؛ لقول الله تعَالَىٰ: ﴿ فَٱنَّقُوا الله مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ [التغابن:١٦]. يَجب أن يُؤَدِّي الطَّاعَة كاملة، وإذا عَجَزَ سَدَّدَ وقَارَب.

- الثانِي: صَبرٌ عَن مَعصية الله حتَّىٰ يَتَجَنبَهَا.
  - الثالث: الصَّبر عَلَىٰ أقدار الله.

وصَحَّحَه الألبانِي فِي السِّلسلة الصَّحيحَة (٢٠٤)، وأورد كَلامًا نَفيسًا فِي الرَّدِّ عَلَىٰ مَن يُضَعِّفُونه، فليراجع. والصَّبر من الإيمَان بِمَنزلَة الرَّأس من الجَسَد، وقد ذَكَرَهُ الله ﷺ أكثر من ثَمَانين مَرَّة فِي القرآن، وإذا نظرت فِي حَال الأنبياء والمُصلحين؛ وَجَدتَ أنَّهُم أصبر النَّاس عَلَىٰ تبليغ الدِّين، وتعليمه العباد عَلَىٰ الوجه الصَّحيح.

# \* وهذه المَسَائل الأربع هي مَرَاتب جهاد النفس، فالإنسان يُجَاهد نفسه:

- أولًا: عَنَى مَعرفَة الهُدَىٰ ودين الحَقَّ، وأنه سَبَب السَّعَادَة فِي الدُّنيَا والآخرة، ويقدر مَ يَفُوتُهَا من السَّعَادة فِي الدُنيا والآخرة. فِي الدنيا والآخرة.
- ثانيًا: العَمَل بِمَا عَلِمَهُ الله من الهُدَىٰ ودين الحَقِّ؛ حتَّىٰ لا يَكُون العلم حُجَّةً عليه.
- ثالثًا: دَعوةُ النَّاس إلَىٰ مَا مَنَّ الله به عليه من الهُدَىٰ ودين الحقّ؛ لأنَّ من دَعَا إلَىٰ هُدَىٰ كَانَ له مثل أجور تابعيه، ولا ينقص من أجورهم شيء كما في الحديث عن أبي هريرة والله أن رسول الله عليه قال: «من دعا إلىٰ هدىٰ كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا، ومن دعا إلىٰ ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا»(۱).
- ورَابعًا: صبره عَلَىٰ مَا يصيبه فِي هَذَا السَّبيل؛ تأسيًا برَسُول الله ﷺ، ومَن مَضَىٰ قبله من النبيين والمُرسلين، ومَن جَاءَ بعد نَبيِّنا ﷺ من الصَّحَابة وأئمَّة الهُدَىٰ إلَىٰ اليوم.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، كتاب العلم، باب: من سن سنة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلالة، برقم (٩٤٥).

وليس المُسلم قَاصرًا هَمه عَلَىٰ هداية النَّاس عَلَىٰ يديه، بل يَهتَم بتبليغ حُجَّة الله، وأنَّ الله مُظهرٌ دينه؛ إمَّا عَلَىٰ يَدَيه، أو عَلَىٰ يدي من يأتِي بعده، أمَّا أن يقصر هَمه عَلَىٰ هداية الناس عَلَىٰ يديه دون أن يُفَكِّرَ فِي العَوَاقب؛ فَهَذَا خطأ وقصور.

#### 80%条条级

دُّ ال اللهُ الأسالة

قَالَ المُصَنف رَجِعْ لَسَّهُ: قَالَ الشَّافعيُّ -رَحِمَه الله تعَالَىٰ-: «لَو مَا أَنزل الله حُبَّةً عَلَىٰ خَلقه إلَّا هَذه السُّورَة لكفتهم».

# الشرح

هَذَا القَولُ بَعضُ مَشَايِخنَا يَرَىٰ فِي نسبته إلَىٰ الشَّافعي نظر (١)، ولَم أقف عليه فِي كتاب من كُتب الشَّافعي، مَعَ أنَّ البحث قليل، وحُجَّة الله قَامَت عَلَىٰ الخَلق بغير هَذه السُّورَة، وعَلَىٰ فرض صحَّة هَذَا القول عن الشافعي رَجِمُلِللهُ، فَإِن هذه السورة عَلَىٰ قصر لفظها؛ فقد اشتملت عَلَىٰ المَعانِي الواسعة.

وما أحسن ما قاله الإمام العلامة الشيخ محمد بن عثيمين رَحَمُلَللهُ: «مراده رَحَمُلَللهُ اللهِ الإيمان، وَحَمُلَللهُ أن هذه السورة كافية للخلق في الحث على التمسك بدين الله بالإيمان، والعمل الصالح، والدعوة إلى الله، والصبر على ذلك، وليس مراده أن هذه السورة كافية للخلق في جميع الشريعة»(١).

قلت: وما تضمنته السورة من المعاني: ما تضمنته من حسن العاقبة لأهل الإيمَان، والتحذير من سوء العاقبة لغيرهم، كَمَا أن فيها التنويه بالدُّعَاة إلَىٰ الله

<sup>(</sup>۱) ذَكَرَ الحَافظ ابن كثير هَذَا الأثر عن الشَّافعي بلفظ: «لَو تَدَبَّرَ النَّاس هذه السُّورَة لوسعتهم» (۲) ، (۷۰۸)، ومِمَّا يَدُل عَلَىٰ فضل هذه السُّورَة مَا رَوَاهُ الطبرانِي فِي الأوسط (٥/ ٢١٥)، برقم (٧٠٨): عن أبي مدينة الدَّارمي قَالَ: «كَانَ الرَّجُلانِ مِن أَصحَابِ النَّبِيِّ يَكُلُلُهُ إِذَا التَقَيَا لَم يَفتَرقاً حَتَّىٰ يَقرأ أَحَدُهُمَا عَلَىٰ الآخر: ﴿وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسْرٍ ﴾. ثُمَّ يُسَلِّمَ أَحَدُهُمَا عَلَىٰ الآخر: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ قَالَ الصَّحيحَة برقم (٢٦٤٨).

<sup>(</sup>٢) شرح ثلاثة الأصول للشيخ محمد بن عثيمين رَحَمُ لَللهُ (ص٢٧).

عَلَىٰ بصيرة، وأنَّهُم مُتَمَيزون عن غيرهم، وذلكم أنَّهُم يَتَوَاصون بالحَقِّ، ويَتَوَاصون بالحَقِّ، ويَتَوَاصون بالصَّبر، وليس عندهم شطط كالفرق الضالة.

سِمَاتُهم: الرفق فِي موضعه، والقوة فِي موضعها، فَهُم يَتَمَيزُون بالدعوة إلَىٰ الله بالحِكمَة والمَوعظة الحَسَنة، والمُجَادلة بالَّتِي هي أحسن، وهذا واضح فِي سيرة الصَّحَابة والتابعين، ومَن بعدهم من أئمَّة الهُدئ.

#### 的条条条の

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: وَقَالَ البخاري -رَحِمَه الله تعَالَىٰ-: باب العلم قبل القول والعمل، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ فَأَعْلَرَ أَنَّهُ، لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَ نُبِكَ ﴾ فَبَدَأُ بالعلم قبل القَول والعَمَل.

# الشبرح

بابٌ: التقدير: هَذَا بابٌ.

العلم قبل القول والعمل: قبل أن يدعو يَجب عليه أن يَتَعَلَّم دين الله الذي يدعو إليه.

# \* وهنا نقول: إنَّ الدعاة أو المُنتَسبين إلَىٰ الدَّعوَة ثلاثة أصناف:

- الصِّنف الأول: هم أهل البصيرة؛ أي: الفقه فِي دين الله، والدعوة إليه بالحِكمة والمَوعظة الحَسَنة، وبالحُجَج والبراهين، وهؤلاء هم أسعد الناس، وهم الذين أثنَىٰ الله عليهم فِي قوله لنبيه ﷺ: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ التّبَعَنَىٰ ﴾ [يوسف:١٠٨].
- الثانِي: دُعَاة الجَهل، وهم الذين يَتَصَدَّرُون مَيَادين الدَّعوة ولا فقه عندهم في دين الله، أو عندهم فقه لا يُؤَهِّلهم، وهؤلاء يُفسدون فِي الأرض ولا يصلحون، وهم فِي الحَقيقة سلم لأهل الأهواء.
  - الصِّنف الثالث: دُعَاة الفتنة والضَّلال، دعاة الانحِرَاف.

وأول فرقة خَاضَت هذا المَيدَان: هم السبئية أصحاب عبد الله بن سبأ اليَهُودي اليَمنِي الذي أسلم نفاقًا.

فأول حدث أحدثوه فِي الإسلام تَحريض الناس عَلَىٰ أمير المُؤمنين وثالث الخُلفَاء الراشدين عثمان بن عفان على حتَّىٰ قتلوه، تَحريض وتَهييج حتَّىٰ قتل الخَليفة، وهؤلاء هم -أي: السَّبئيَّة (١) - سَلَف الثوريين إلَىٰ اليوم؛ لأن من أصول أهل السنَّة والجَمَاعة اجتماع الكلمة عَلَىٰ مَن وَلاه الله أمر المُسلمين، وعَدَم شَقِّ العَصَا، وعَدَم تفريق الكلمة.

فالثوريون من بَنِي جلدتنا، أخذوا هذا الجَانب عن السبئيين، وأحداثهم فِي الإسلام كثيرة: الزندقة، والرفض، وغير ذلك.

والفرقة الثانية: هم الخَوَارج (الحَرُوريَّة) الذين خَرَجُوا عَلَىٰ عليِّ بن أَبِي طالب ﷺ أصحاب النهروان، وهم التكفيريون، ضلوا وأضلوا، كَفَّرُوا عُصَاة المُوحدين وفُسَّاق المُسلمين بالكبائر.

وسَيَأْتِي لِهَذا تفصيل لاحق -إن شاء الله تعَالَىٰ-، فهذه أصناف المُنتَسبين إلَىٰ الدَّعوة، ثلاثة أصناف.

وأسعدهم: هم الصِّنف الأول: دُعَاة البصيرة والبيِّنة والفقه فِي دين الله، وقد قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَن يُردِ الله بِهِ خَيرًا يُفقِّهه فِي الدِّين» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: الفَرق بين الفِرَق للبغدادي (ص٥١)، و«الفصل فِي المِلَل» لابن حزم (٤/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب العلم، باب: مَن يُرد الله به خَيرًا يفقهه فِي الدِّين، برقم (٧١)، ومسلم كتاب الزكاة، باب: النهي عن المَسألة، برقم (٢٣٨٦).

الآية: ﴿ فَأَعْلَرَأَنَّهُ لِلَّ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [مُحَمَّد:١٩].

# الشرح

الشيخ رَحِمُلَللهُ بيَّنَ الشَّاهد، فقال: فَبَدَأ بالعلم قبل القول والعمل: ﴿ فَأَعْلَمُ اللهُ وَالْعَمِل: ﴿ فَأَعْلَمُ اللهُ اللهُ وَالسَتَغْفِر لِذَنْبِكَ ﴾ أولًا: العلم.

اعلم قبل أن تدعو الناس إلَىٰ دين الله أنه يَجب عليك أن تتعلم، وقد ذكر الشَّيخ ابن سعدي رَحِمُلَلْلهُ فِي تفسير هذه الآية ثَمَانية أسباب لِحُصُول العلم بـ «لا إله إلَّا الله» حيث قَالَ رَحِمُلَللهُ:

- أحدها -بل أعظمها-: تدبر أسمَائه، وصفاته، وأفعاله الدالة عَلَىٰ كَمَاله وعظمته وجلاله، فَإِنَّهَا توجب بذل الجَهد فِي التأله له، والتعبد للرَّبِّ الكامل، الذي له كل حَمد ومَجد، وجلال وجَمَال.
- الثاني: العلم بأنه تعالَىٰ هو المُنفَرد بالخَلق والتدبير، فيعلم بذلك أنه المُنفَرد بالألوهيَّة.
- الثالث: العلم بأنه المُنفَرد بالنعم الظاهرة والباطنة، الدِّينيَّة والدنيويَّة، فإن ذلك يوجب تعلق القلب به ومَحَبته، والتأله له وحده لا شريك له.
- الرابع: مَا نَرَاهُ ونسمعه من الثواب لأوليائه القائمين بتوحيده من النصر والنعم العاجلة، ومن عُقُوبته لأعدائه المُشركين به، فإن هَذا داعٍ إلَىٰ العلم بأنه تعَالَىٰ وحده المُستَحق للعبادة كلها.
- الخَامس: معرفة أوصاف الأوثان والأنداد الَّتِي عُبدت مَعَ الله، واتُّخذت

آلِهَة، وأنَّهَا ناقصة من جَميع الوجوه، فقيرة بالذات، لا تَملك لنفسها ولا لعابديها نفعًا ولا ضرَّا، ولا مَوتًا ولا حياة، ولا نشورًا، ولا ينصرون من عبدهم، ولا ينفعونَهُم بِمثقال ذرَّة، من جلب خير أو دفع شر، فَإنَّ العلم بذلك يُوجب العلم بأنه لا إله إلَّا الله، وبطلان إلَهيَّة من سواه.

- السَّادس: اتفاق كتب الله عَلَىٰ ذلك، وتواطؤها عليه.
- السَّابِع: أَن خَوَاصَّ الخَلق، الذين هم أكمل الخَليقة أخلاقًا، وعقولًا، ورأيًا، وصَوَابًا، وعلمًا -وهم الرسل والأنبياء والعلماء الربانيون- قد شهدوا لله بذلك.
- الثامن: ما أقامه الله من الأدلة الأفقية والنفسية، الَّتِي تدل عَلَىٰ التوحيد أعظم دلالة، تنادي عليه بلسان حَالِهَا، بِمَا أودعها من لطف صنعته، وبديع حكمته، وغرائب خلقه (۱).

وأية الباب تمامها قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَهُو: وَمَنْوَلَكُمْ ﴾ [محمد:١٩]. فِي الآية غير ما تَقَدَّم من العلم بـ: «لا اله إلا الله»، وهو: العلم بِمَعنَاهَا، والعَمَل بِمُقتَضَاهَا، أي: ما تدل عليه، وما تتطلبه من العباد، أمران آخران:

ففي قوله: ﴿وَٱسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ دليل عَلَىٰ أن الفاسق المِلِّي -عاصي المُوحدين- لا يَخرج من مُسَمَّىٰ الإيمَان، وهذا ما أجمَعَ عليه أهل السنَّة والجَمَاعَة، فقالوا فِي الفاسق المِلي: إنه مؤمن بإيمَانه، فاسق بكبيرته،

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرَّحمَن فِي تفسير كلام المَنان للعلامة ابن سعدي (ص٧٣١-٧٣٢).

أو يقولون: مؤمن ناقص الإيمَان؛ خلافًا للوعيدية من الخَوَارِج والمُعتزلة(١).

فإن الخَوَارج يُكَفِّرُون مرتكب الكبيرة فِي الدنيا، ويستحلون دَمَهُ وماله، وإن مات دون توبة فهو عندهم خَالد ومُخَلد فِي النار.

ومذهب المُعتزلة: يُخرجون الفاسق المِلِّي من الإسلام، ولا يكفرونه، بل يَجعلونه فِي مَنزِلة بين المَنزلتين لا مؤمن ولا كافر، هذا حكمهم عليه فِي الدنيا، وأمَّا فِي الآخرة فيقولون: إن مات دون توبة فهو خَالد مُخَلد فِي النار، فوافقوا الخَوارج فِي حكمه الأخروي، واختلفوا معهم فِي حكمه فِي الدنيا، وكلتا الطائفتين قد ضلت وأضلت.

وهَدَىٰ الله وَ الله وقع النصوص من القرآن وسنّة رسول الله وَ الله وأدخله الجنّة، وإن شاء الله وكر حمه وأدخله الجنّة، وإن شاء عَذّبه، ولكنه لا يخلد في النار.

والأمر الثاني الذي تضمنته الآية: فِي قوله تَعَالَىٰ: ﴿ وَاللَّهُ يَعُلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثُونَكُمْ وَمَثُونَكُمْ وَمَثُونَكُمْ وَمَدُا العباد، ومُجَازاتِهم عليها، ومَثُونكُمْ وَفِي السِّرِّ والعلانية، وأن الله مُجَازِ كلَّا وهَذَا يقتضي من العبد مراقبة الله وَ السَّرِّ والعلانية، وأن الله مُجَازِ كلَّا بعَمَله، فَمَن وَجَدَ خَيرًا فليحمد الله، ومن وَجَدَ غير ذلك فلا يَلومَنَّ إلَّا نفسه.

#### の衆衆衆の3

<sup>(</sup>١) انظر: «فتح المَجيد شرح كتاب التوحيد» لعبد الرَّحمَن بن حسن رَحَمُ لَللهُ (١/٥٥).

قَالَ المُصَنف رَجَعُلَاللهُ: اعلم -رَحِمَك الله - أنه يَجب عَلَىٰ كل مُسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاث المَسَائل والعَمَل بِهنَّ.

الأولَىٰ: أن الله خَلَقَنا ورَزَقَنا، ولَم يتركنا هَمَلًا، بل أرسل إلينا رَسُولًا، فَمَن أطاعه دخل الجَنَّة، ومَن عَصَاه دخل النار.

والدليل: قوله تعَالَىٰ: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْكُو رَسُولًا شَهِدًا عَلَيْكُو كَاۤ أَرْسَلْنَاۤ إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذْنَهُ أَخَذَا وَبِيلًا ﴾ [المزمل:١٥-١٦].

# الشسرح

فَإِنَّ هذه المَسَائل الَّتِي ذكر الشَّيخ هي مَسَائل اعتقادية، والَّتِي مَضَت مَسَائل عَمَلتَه.

المَسألة الأولَىٰ: ما ذكره من أنَّ الله ﷺ خلقنا -أي: أوجدنا من العدم-، نعمة الإيجَاد.

«ورزقنا»: وهذه نعمة الإمداد.

«ولَم يتركنا هَمَلًا»: لَم يَجعلنا سُدَّىٰ مضيعين.

«بل أرسل إلينا رسولًا»: هو مُحَمَّد ﷺ، فبعد نعمة الخَلق ونعمة الرزق تأتي نعمة الإعداد للحكمة الَّتِي خلق الله الخَلق من أجلها وهي عبادته، وعبادته هذه لا يدركها الناس تَمَام الإدراك، ولا يؤدونَهَا حق الأداء كما يريد الله منهم إلَّا بإرسال الرسول.

والرسول فِي اللغة: من بعث برسالة، فَعُول بِمَعنَىٰ: مُفعَل، رسول بِمَعنَىٰ: مُرسَل.

وفي الاصطلاح: رجل من بَنِي آدم أوحىٰ الله إليه بشرع وأمره بتبليغه.

ولا بد قبل بيان مَعنَىٰ الآية، ووجه دلالتها عَلَىٰ هذه المسألة أن نبين مهام النَّبِي ﷺ، كَمَا دل عليها الكتاب الكَريم وسنَّة نبينا ﷺ.

أولَىٰ المُهمات: أنه شاهد، شاهدٌ للخلق، وشاهد عليهم، شاهد لَهُم بِمَا عملوا به من سنته، وشرع الله الذي جاء به، وشاهد عليهم بِمَا تركوه، ولَم يعملوا به.

المُهمَّة الثانية: البشارة والنذارة، وهي البشارة بالجَنَّة للمطيع، والنذارة -وهي التخويف بالعقاب- للعاصين.

الثالثة: الحُكم بين الناس، والفصل فِي خُصُومَاتِهم.

الرَّابِعَة: تعليم الناس شرع الله.

هذه أهم وظائف الرسول على الله هذه الآية عَلَىٰ هذه المَسألة واضحة: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْ مِعْوَنَ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ الله إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ الله الله الله إلَىٰ فرعون هو: موسىٰ فَأَخَذْنَهُ أَخَذًا وَبِيلًا ﴾ [المزمل:١٦]، والرسول الذي أرسله الله إلَىٰ فرعون هو: موسىٰ عَلَىٰ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ﴾.

وجه الدلالة عَلَىٰ أن مَن أطاع النّبِي مُحَمَّدًا ﷺ دَخَلَ الجَنة، ومن عَصَاه دخل النار: وفِي ذكر ما ناله فرعون عَلَىٰ معصيته لِمُوسَىٰ ﷺ، إن الله ﷺ يُحَذر هذه الأمة من معصية نبيه ﷺ، وأنّ العاصي منها سيلقىٰ ما لقيه العُصَاة المُكذبون لرسلهم، فهو يقول: مَن عَصَىٰ مُحَمَّدًا منكم؛ فإنه عُرضة لأخذ الله إيّاه الأخذ الوبيل، كما أخذ فرعون عَلَىٰ معصيته لِمُوسىٰ ﷺ، فهذه الآية تدل عَلَىٰ وجوب

طاعة النَّبِي ﷺ فيما يأمر به، والتحذير من معصيته.

ويدل عَلَىٰ وجوب طاعة النَّبِي ﷺ، والحَذَر من معصيته من السنَّة: ما رواه البخاري فِي صحيحه عن أبِي هريرة ﷺ: أن رسول الله ﷺ قَالَ: «كُلُّ أُمَّتِي يَدخُلُونَ الجَنَّةَ إِلَّا مَن أَبَىٰ. قِيلَ: وَمَن يَأْبَىٰ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: مَن أَطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَن عَصَانِي فَقَد أَبَىٰ» (١٠).

#### 的業務機の

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنَّة، باب: الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، رقم الحَديث (٧٢٨٠).

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لَللهُ: الثانية: أنَّ الله لا يرضىٰ أن يشرك معه أحد في عبادته، لا ملك مُقرَّب، ولا نبِي مُرسل، والدليل قوله تعالَىٰ: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنجِدَ لِلّهِ فَلا تَدْعُواْ مَعَ ٱللّهِ أَمَدًا﴾ [الجن:١٨].

# الشسرح

هذه المَسألة الثانية، وهي تدل عَلَىٰ المَنهَج الصَّحيح والقاعدة السَّديدة فِي العبادة، وذلك أنَّ الله لا يرضىٰ أن يشرك معه فِي عبادته، لا ملَك مُقَرَّب، ولا نبِي مُرسل، هذا ما اتفقت عليه كلمة الرسل من نوح إلَىٰ مُحَمَّد -عليهم الصَّلاة والسَّلام- فكل الرسل دَعوا قومهم إلَىٰ إخلاص العبادة لله، ولَم يَدعُ الرسل -عليهم الصَّلاة والسَّلام- إلَىٰ عبادة الله هكذا مطلقة، بل مُقيَّدة بالإخلاص.

### \* ولنأخذ أمثلة عَلَىٰ ذلك:

المِثَال الأول: قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِّ أُمَّتِهِ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا الله وَالمَّهَ وَالمَّذَ بَعَثْنَا فِ كُلِّ أُمَّتِهِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَالمَّهُ وَالمَّذَ وَاللهُ الله الله الله الله الله الله العبادة إلَّا ما كان خَالصًا له ﷺ.

ثانيًا: ما قَصَّهُ الله عَنَّ علينا من خبر صَالِح وهود، وقبلهما نوح -عليهم الصَّلاة والسَّلام- فكلهم قال: ﴿ يَنَقَوْمِ أَعَبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَه عَيْرُهُو ﴾ [الأعراف:٥٩]. وهذا هو توحيد الألوهية الذي كان فيه النِّزاع والخُصُومَة بين النبيين وأمَمهم، وتوحيد الألوهية هو توحيد الله بأفعال العباد الَّتِي شرعها لَهُم؛ وأمرهم أن يعبدوه بِهَا، ومن أجل هذا التوحيد كانت المُفَاصلة والعداوة والبغضاء وحز الرءوس.

### \* قوله: «لا ملك مقرب»:

المَلك: واحد المَلائكة، مَأْخُوذ من الألوكة وهي الرِّسَالة، والمَلائكة: عباد الله المُكرمون الذين لا يسبقونه بالقول، وهم بأمره يعملون، ومادة خلقهم النور، كَمَا صَحَّ بذلك الخَبَر عن رسول الله ﷺ فالإنس مَخلوقون من التراب، والجَان مَخلوقون من نار، والمَلائكة مَخلوقون من نور، وهم مُقَرَّبون إلَىٰ الله ﷺ مكانًا ومَكانة.

فمن حيث المَكَان: فَهُم فِي السَّمَوَات.

ومن حيث المَكَانة: اصطفاء الله لَهُم، وجعلهم رُسُلًا مُكَلفين بوظائف، ومنهم جبريل -عليه الصَّلاة والسَّلام- أمين الله عَلَىٰ وحيه، وسفيره إلَىٰ أنبياته ورسله.

والنَّبِي: مأخوذ من «النباوة» بِمَعنَىٰ المَكَان المُرتفع، أو من «النبأ» وهو الخَبَر العظيم (٢٠).

واصطلاحًا: رَجُل من بنِي آدم أوحىٰ الله إليه بشرع، وأمره بتبليغه، أو جَاءَ بتقرير شريعة سابقة.

وهَذَا هو غير التعريف المَشهور، فالتعريف المَشهُور خطأ، والتعريف الذي كَانَ مَشهُورًا عندنا: أنَّ النَّبِي اصطلاحًا: رجل أوحي إليه بشرع، ولَم يُؤمَر بتبليغه.

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم فِي صحيحه من حديث عائشة ﴿ فَالْتَ: قَالَ رسول اللهُ ﷺ: ﴿ خُلِقَتِ الْمَلاَئِكَةُ مِن نُورٍ، وَخُلِقَ الجَانُّ مِن مَارِجٍ مِن نَارٍ، وَخُلِقَ آدَمُ مِمَّا وُصِفَ لَكُم ». كتاب الزهد والرقائق، باب: فِي أحاديث مُتَفَرِّقة، برقم (٧٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «لسان العرب» لابن منظور (١/ ١٦٢).

هذا قاصر.

والصواب -إن شاء الله- ما قررته آنفًا: رَجُل من بَنِي آدم أوحىٰ الله إليه بشرع، وأمره بتبليغه، أو جاء بتقرير شريعة سابقة.

مثل: أولِي العزم، وصَالِح، وشعيب، وهود.

أو جاء بتقرير شريعة سابقة: كأنبياء بَنِي إسرائيل بين مُوسَىٰ وعيسىٰ، فإنَّهُم جاءوا بتقرير شريعة موسىٰ مثل: يوشع بن نونﷺ.

والدليل عَلَىٰ أن النَّبِي مُرسَل مثل الرَّسُول: قول الحَق عَلَلَّة: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى اَلْقَيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ عَ ﴿ وَالحج: ٥٢]. فالآية نص عَلَىٰ أن النَّبِي مُرسَل مثل الرَّسُول، ولا يعرف أن الله أو حىٰ إلَىٰ رَجُل وأمره بالقعود في بيته.

ولعله يزيد هذا توضيحًا: قوله ﷺ: «كَانَت بَنُو إِسرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الْأَنبِيَاءُ، فَكُلَّمَا هَلَكَ نَبِيٌّ خَلفَهُ نَبِيٌّ، ولا نَبِيَّ بَعدِي »((). قد جَعَلَ الله سياسة هذه الأمَّة فِي العلماء؛ فالأنبياء دعاة ومعلمون ومرشدون، ومنهم من هو رسول نبي، وهو من كانت شريعته مستقلة، ومنهم من هو نبي، وهو من جاء مقررًا لشريعة مَن قبله.

هذه الآية: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨].

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلَّهِ ﴾:

المَسَاجِدَ: مواضع الصَّلاة، سواء كانت مَبنيَّة أو أرضًا لا بناء فيها، وسُمِّيت

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب أحاديث الأنبياء، باب: ما ذكر عن بني إسرائيل، رقم الحَديث (٥٥).

المَسَاجِدَ: لأنَّهَا مواضع السجود، والسجود أشرف أركان الصلاة وأعظمها.

والشرك فِي اللغة: التسوية.

وفِي الاصطلاح: تسوية غير الله بالله.

20条条条63

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/ ٢٦٧)، وأبو داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء، برقم (١٤٧٩)، والترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب من سورة البقرة، برقم (٢٩٦٩)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٤٠٧).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَسُّهُ: الثالثة: أن من أطاع الرسول ووَحَّدَ الله؛ لا يَجُوز له موالاة من حَادَّ الله ورسوله، ولو كان أقرب قريب.

والدليل قوله تعَالَى: ﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَاذَ اللّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانُوَا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَتِهِ كَانُوا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَتِهِ كَانُو وَكَانُو وَاللّهُ عَنْهُمْ بِرُوجٍ مِّنَةٌ وَيُدَخِلُهُمْ جَنَّتِ بَحْرِى مِن تَحْيَهَا حَكَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِّنَةٌ وَيُدَخِلُهُمْ جَنَّتِ بَحْرِى مِن تَحْيَهَا الْأَنْهَالُو خَرْبُ اللّهِ هُمُ اللّهِ مُنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَتِهِ كَ حِزْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَتِهِ كَ حِزْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَتِهِ كَ حِزْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَولَتِهِ كَا حَرْبُ اللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَولَتِهِ كَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَولَتِهِ كَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَولَتُهِ كَاللّهُ وَلَا لَا إِنْ حَزْبُ اللّهِ هُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَولَتُهِ كَاللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ عَنْهُمْ وَلَا عَلْهُ مُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُولُ عَاللّهُ الْمُؤْلِدُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

# الشرح

وهذه المَسألة من أعظم قَوَاعد الدِّين؛ لتضمنها قاعدة «الولاء والبراء».

فالولاء: الحُب فِي الله، والمُنَاصرة فيه.

والبراء: هو البغض فِي الله، والمُعَادَاة فيه.

\* قَالَ الشيخ المُصنف رَحَلْ اللهُ فِي بعض رسائله:

«وأصل الدين وقاعدته أمران:

الأول: الأمر بعبادة الله وحده، والتحريض عَلَىٰ ذلك، والمُوَالاة فيه، وتكفير من تركه.

والأمر الثانِي: النهي عن الشرك فِي عبادة الله، والتغليظ فِي ذلك، والمُعَاداة فيه، وتكفير من فعله»(١).

<sup>(</sup>١) الواجبات المُتحَتمَات (ص٥).

# قوله: «أن من أطاع الرسول ووحد الله»:

العبادة لا تسمى عبادة عَلَىٰ الوجه الصحيح حتَّىٰ يَجتَمع فيها هَذَان الأمران: طاعة رسول الله ﷺ - وتعني: تَجريد المُتَابِعَة له ﷺ -، وتوحيد الله -يَعنِي: تَجريد الإخلاص -.

### \* لا يَجُوز له مُوَالاة من حاد الله ورسوله:

المُوَالاة: هي المَحَبة والنصرة فِي الله، وهي المُوادة؛ لأن الحُب فِي الله والبغض فِي الله والبغض فِي الله، وأَعطَىٰ لله، فِي الله من تمام الإيمان، قال ﷺ: «مَن أَحَبَّ فِي الله، وَأَبغَضَ فِي الله، وَأَعطَىٰ لله، وَمَنعَ لله؛ فَقَدِ استَكمَلَ الإِيمَانَ (().

وفِي الصحيحين عن أنس على: أن رسول الله على قَالَ: «ثَلاَثُ مَن كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ: أَن يَكُونَ الله وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَن يُحِبَّ المَرءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا لله، وَأَن يَكرَهُ أَن يَعُودَ فِي الكُفرِ بَعدَ أَن أَنقَذَهُ الله مِنهُ كَمَا يَكرَهُ أَن يُقذَف فِي الكُفرِ بَعدَ أَن أَنقَذَهُ الله مِنهُ كَمَا يَكرَهُ أَن يُقذَف فِي النَّارِ»(٢).

فالشَّاهد من الحَديث: «أَن يُحِبُّ المَرءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلَّا للله». فالبغض فِي الله يَجب، وإن كان مع أقرب الناس؛ ما دام مُحَادًّا لله، ومعاندًا شرع الله، وإن كان أقرب الناس.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب السنَّة، باب: الدليل عَلَىٰ زيادة الإيمَان ونقصانه، برقم (٢٦٨١)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي صحيح الجَامع (٥٩٦٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب الإيمَان، باب: حلاوة الإيمَان، برقم (١٦)، ومسلم كتاب الإيمَان، باب: بَيَان خصال من اتَّصَفَ بهن وجد حلاوة الإيمَان، برقم (١٦٣).

واستدل الشيخ بِهَذه الآية من سورة المُجَادلة: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِأَللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ﴾.

﴿ لَا يَجِدُ ﴾: الخطَابِ أولًا لرسول الله ﷺ، وأمته تبعًا له فِي هذا الخِطَابِ.

﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادَّوْنَ مَنْ حَادَّ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾: قَالَ: ﴿ يُوَادُونَ ﴾: لا يُمحضون أهل الكفر والفسق والفجور، والمَوَدَّة، قد يتعاملون معهم، ولكن لا مَوَدَّة بينهم؛ لأن المَودَّة لأعداء الله تنقض قاعدة الولاء والبراء.

﴿ لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَادَّ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ ﴾: عَامًّا كائنًا من كان، وإن كان أقرب الناس كالآباء، والأبناء، والإخوة، والعشيرة، وهذا الأصل الأصيل -أعني: قاعدة الولاء والبراء - لا يفقهها حق الفقه إلَّا أهل السنَّة والجَمَاعة -جعلنا الله وإياكم منهم في الحَيَاة وبعد المَمَات -، فالمُوَادَّة غير التعامل.

وهنا سؤال، هذه الآية من أعظم الأدلة عَلَىٰ الحَذَر من البدع وإنكارها والتنكر لَهَا، بقى المُبتدعَة كيف يكون التعامل معهم؟

#### \* البدعة ثلاثة أصناف:

- أولًا: مُكَفِّرَة: كبدعة الرفض، والتجهم، والحُلول ووحدة الوجود.
  - ثانيًا: مُفَسِّقَة: كبدعة الاعتزال والتَّمَشعر.
    - ثالثًا: دون ذلك: كالذكر الجَمَاعي.

هذا هو فقه البدعة الذي بينه السَّلف: فالبدعة المكفرة الأمر فيها واضح أنَّهَا مكفرة، وهذه أظنها لا تَحتَاج إلَىٰ وقفة ما دامت مكفرة، فالكل متفق عَلَىٰ

إنكارها، وإنَّمَا الخِلاف اليوم فِي البدع المُفَسِّقَة وما دون ذلك.

نقول: السَّلَف مُجمعون عَلَىٰ إنكار البدع حتَّىٰ المُفَسِّقَة وما دونَهَا، فقد ثبت عنهم بالتواتر زجر المُبتَدعَة، وإنكار البدع دون تفريق، فلم ينقل عنهم أن الإنكار عندهم مقصور عَلَىٰ البدع المُكَفِّرة.

والأصل هو هجر المُبتَدع، هذا هو الأصل هجره وزجره إن كان مُظهرًا بدعته، داعية إليها، ومن ذلك أنَّهُم قَرَّرُوا: عدم قبول رواية المُبتَدع إذا رَوَىٰ ما يُقَوِّي بدعته، إمَّا إذا كان المُبتَدع لَم يَدعُ إلَىٰ بدعته، أو لَم يَروِ ما يدعو إلَىٰ بدعته؛ فإنَّهُم يقبلون روايته، قال الذهبِي فِي ترجَمَة أبان بن تغلب: «شيعيٌّ جلد، لكنه صدوق، فلنا صدقه، وعليه بدعته»(۱).

ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية وغيره هذا -أعنِي: هجر المُبتَدع وزجره إذا كان داعيًا إلَىٰ بدعته، مظهرًا لَهَا، مقررًا لَهَا-، إلَّا إذا ترتب عَلَىٰ هجره مَفسَدة أكبر من هجره فإنه لا يُهجر؛ لأن الهَجر ليس أمرًا شَخصيًّا غايته التشفي، بل هو عُقُوبَة شَرعيَّة.

فإذا كانت الغلبة والقوة لأهل السنّة نفع هجر المُبتَدع وزجره، وإذا كانت الغلبة لأهل البدع والشوكة لَهُم لَم يهجر المُبتدع خشية المَفسَدة؛ لأن المَدَار عَلَىٰ تَحقيق المَصَالِح وتكثيرها ودرء المَفاسد وتقليلها، وهذا فقه عظيم وأدلته من السنّة ظاهرة مُستَفيضَة.

روى البخاري وغيره: عن عائشة ﴿ يَنْهُ اسْتَأْذَنَ رَجُلٌ عَلَىٰ رَسُولِ الله ﷺ

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال (١/ ١١٨).

فَقَالَ: الْذَنُوا لَهُ، بِئُسَ أَخُو الْعَشِيرَةِ -أَو: ابنُ الْعَشِيرَةِ-. فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيهِ أَلاَنَ لَهُ القَولَ، تَطَلَّق فِي وَجهه، فَلَمَّا خَرَجَ قَالُوا لَهُ: يَا رَسُولَ الله، قُلتَ مَا قُلتَ، وَأَلنتَ لَهُ القَولَ؟ قَالَ: إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَن وَدعَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ فُحشِهِ»(١). فليفقه الدعاة هذا القَولَ؟ قَالَ: إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَن وَدعَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ فُحشِهِ»(١). فليفقه الدعاة هذا العَران عند المُبتَدع - ضمن قاعدة «الولاء»، وهو واجب، ولكن حينما يُحقق الغرض، ولا يُخشئ بالهَجر مَفسَدة أكبر منه.

وفِي الصحيحين وغيرهِمَا من رواة المُبتدعة، وهم معروفون بين الناس بالبدعة (٢)؛ لأن الهَجر أحيانًا يترتب عليه مفاسد عظيمة إذا كان المُبتدع أو راكب البدعة له شوكة، وله قوة، وله مكانة، فهل ترىٰ أن هجره وزجره يُحَقق غرضك أيها الداعية؟

لو دخلت بلدة من البلدان شيخها قدري أو جبري أو صوفي، فأغلظت له القول، ووقعت فيه، وشنعت عليه؛ فهل تتمكن من الدعوة؟ أبدًا، إن سلمت حياتك لن تتمكن من الدعوة، فإذن ليفقه طلاب العلم والدعاة هذا الجَانب.

فالآية الكريمة، وهي قول الحق -جَلَّ وعلا-: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمِوْدَ وَلَوْكَا وَكُلُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِلَيْوَمِ اللَّهِ وَرَسُولَهُ, وَلَوْكَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِلْنَاء، والأبناء، والأبناء، والأبناء، والأبناء، والإخوان، والعشيرة، فمن دونَهم أولَىٰ بالمُفَاصلة والمُبَاغضة إذا كانوا مُحَادين لله ولرسوله.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الأدب، باب: لَم يكن النبِي ﷺ فَاحشًا ولا مُتَفَحشًا، برقم (٦٠٢٣)، ومسلم كتاب البر والصلة، باب: مُدَارَاة من يتقىٰ فحشه، برقم (٦٥٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: توضيح الأفكار لِمَعَانِي تنقيح الأنظار للعلامة ابن الأمير الصَّنعَانِي (١/ ٩٣).

ثُمَّ بين الله ﷺ ما أثابَهُم به من الأجر، أو ثَمَرة هذه المُوَالاة فِي ذات الله، والمُعَادَاة فِي ذاته قال: ﴿أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ هذه ثَمَرة.

وماذا: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ ﴾ تأييد ونصرة وحفظ.

وماذا: ﴿وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِى مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ هذه المَثوبَة الثالثة.

وماذا أيضا: ﴿رَضِى ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ أثبت عنهم الرِّضَا، فالآية دليل عَلَىٰ صفة الرِّضَالله وَ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

﴿ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ رضي عنهم بِمَا قاموا به، وما أدوه من حقوق الله عَنْهُمْ والبراء.

﴿وَرَضُواْعَنْهُ ﴾ بِمَا نالَهُم منه من الجَزاء العظيم.

وماذا: ﴿أُولَكِيكَ حِزْبُ ٱللَّهِ ﴾ الناس حزبان لا ثالث لَهُمَا: حزب الله، وحزب الشه، وحزب الشه، وحزب الشه، وخرب الشه، وخاصَّة هَذَا الحِزبِ أهل السنَّة والجَمَاعة.

﴿ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ فلاح في الدنيا بِمَا مسكهم به من كتابه، واتباع سنَّة رسوله ﷺ، وما مكنهم فيه، وما هداهم إليه من صحة العقيدة والفقه في دين الله، والفلاح في الآخرة والجنة ونعيمها، ومنه ما في الحديث القدسي: «أَعدَدتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لاَعَينٌ رَأَت، وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَت، وَلاَ خَطَرَ عَلَىٰ قَلبِ بَشَرٍ» (١).

وحزب الشيطان: هم الكفار، وأهل النفاق الاعتقادي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب بدء الخَلق، باب: مَا جاء فِي صفة الجَنة وأنَّهَا مَخلوقة، برقم (٣٢٤٤)، ومسلم كتاب الجَنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: صفة الجَنة، برقم (٧٠٦٣).

قَالَ المُصَنف وَحَلَقَهُ: اعلم -أرشدك الله لطاعته-: أنَّ الحَنيفيَّة ملة إبراهيم: أن تعبد الله وحده مُخلصًا له الدين، وبذلك أمر الله جَميع الناس، وخلقهم لَهَا، كَمَا قال الله تعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اَلِجَنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦]. ومَعنَىٰ يعبدون: يوحدون.

وأعظم ما أمر الله به التوحيد، وهو: إفراد الله بالعبادة.

وأعظم ما نَهَىٰ عنه الشرك؛ وهو: دعوة غيره معه، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ ﴿ وَاعْظُمْ مَا نَهَىٰ كُوا بِهِ عَسَيْتًا ﴾ [النساء:٣٦].

# الشرح

قول الشيخ: «اعلم -أرشدك الله لطاعته-»:

أي: هداك الله، وذلك إلَىٰ الطريق الصَّحيح، والطاعة هي: موافقة الأمر بفعله، وموافقة النهى بتركه.

## \* وقوله: «الحنيفية ملة إبراهيم»:

الحنيفية: نسبة إلى الحنيف من الحنف، وهو المَيل، ومنه الأحنف مائل القدم، وسُمِّي إبراهيم عَلَيْ حنيفًا؛ لأنه مائل عن الشرك بالله إلى توحيد الله عَلَيْ ، وقد أمر الله عَلَيْ مُحَمَّدًا عَلَيْ باتباع إبراهيم في مواضع كثيرة من كتابه؛ منها قوله تعَالَىٰ: ﴿ ثُمُّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَبِعْ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣].

وأَثْنَىٰ الله ﷺ عَلَىٰ خليله إبراهيم ﷺ بوصف الحَنيف فِي مواضع كثيرة من كتابه، منها قوله تعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللَّهِ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٠]. وفَسَّرَ الشيخ الحنيفية الَّتِي هي ملة إبراهيم، وأمر النَّبِي ﷺ باتباعها، كما قدمنا: أن تعبد الله وحده مُخلصًا له الدين، قَالَ الله تعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَا لِيَعْبُدُوا اللهُ مُغْلِصِينَ لَهُ اللَّذِينَ حُنَفَآهَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِمَةِ ﴾ [البينة:٥]. فقد نص الله -جل وعلا- في هذه الآية عَلَىٰ أنه أمر الناس في جَميع الشرائع الَّتِي خاءت بِهَا الرسل أن يعبدوه مُخلصين له الدين حنفاء، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، وأخبر أن ذلك -أي: المَأمور به- من عبادة الله الخالصة الحَنيفيَّة، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة؛ هو: ﴿ دِينُ ٱلْقَيِمَةِ ﴾ أي: الدين المُستَقيم الذي لا عوج فيه، سبيل الله القَويم وصراطه المستقيم.

## \* قال الشيخ: «وبذلك أمر الله جَميع الناس وخلقهم لَهَا »:

الإشارة فِي قوله: «ذلك» إلَىٰ ما تقدم من تعريف الحَنيفية، فإن العبد لَم يُخلق إلَّا لعباد لَم يُخلق إلَّا لعبادة الله وَعَلَىٰ ، بل جَميع الثقلين -الجِن والإنس- لَم يُخلقوا إلَّا لذلك، واستدل الشيخ بقول الله تعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلِّهِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦].

### \* فِي هذه الآية من الفوائد والأحكام:

- أولًا: بَيَان الحِكمة الَّتِي من أجلها خلق الله الثقلين، وهي: عبادته وَعُجُّلًّا .

ومَعنَىٰ العبادة فِي اللغة: من التعبيد، وهو التذليل والتسخير، ومن ذلك: طريق مُعبَّد -أي: مذلل للمشي-، هذه الحقيقة اللغوية للعبادة، يشترك فيها جَميع الخَلق، حتَّىٰ إبليس -عليه لعنة الله- عَبد لله؛ بِمَعنَىٰ أَنه مسخر مقهور، لو أراد الله أن يذيبه لأذابه، ولكن يتركه إلَىٰ يوم المِيقَات المَعلوم لِحِكمَة.

وشرعًا: اسم جامعُ لكل ما يُحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

واعلم أيها المسلم أنَّ للعبادة ثلاثة مَقَامَات يَجب جَمعها حتَّىٰ تكون العبادة صحيحة، وتلك المَقَامَات هي: الخُوف، والرَّجَاء، والمَحَبَّة (١).

فالخَوف: يردع عن مَغَاضب الله.

والرَّجَاء: يطمع فِي رَحمَته.

والمَحبَّة: تَجعل الصُّدُور مُنشَرحَة لأوامر الله ونواهيه؛ لأوامر الله بالفعل، ولنواهيه بالترك.

والعبادة مع هذه الأركان لَهَا شرطان هُمَا: تَجريد الإخلاص لله وحده، وتَجريد المُتَابِعَة لرسوله ﷺ، هذان الشرطان لا ينفك أحدهُمَا عن الآخر.

- الفائدة الثانية: الإيمَان بوُجُود الجِنِّ، وأنَّهُم مُكَلَّفُون مثل الإنس، فلمطيعهم الثواب، ويستحق عاصيهم العقاب.
- الفائدة الثالثة: بلوغ رسالة مُحَمَّد ﷺ للجن والإنس، وقد دَلَّ الدليل الصريح من القرآن، والسنة الصحيحة عَلَىٰ ذلك، فمن القرآن سورة الجِن: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَىٰ أَنَهُ اسْتَمَعَ نَفَرُّمِنَ الجِنِ فَقَالُوٓ إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّءَ انَّا عَجَبًا ﴿ يَهْدِى إِلَى ٱلرُّشَدِ فَعَامَنَا بِهِ مِ وَلَن نَقُرُكُ بِرَبَنَا أَحَدًا ﴾ [الجن: ١-٢].

وفِي الحَديث الصحيح (٢): أن رسول الله ﷺ اجتمع بوفد الجِن، فَقَرَأ عليهم

<sup>(</sup>۱) قال العلامة ابن القيم رَجَمْلَلْلهُ فِي بدائع الفوائد (۳/ ۲۲): «ومن عبده بالحُب والخَوف والرَّجَاء فهو مؤمن، وقد جَمَعَ الله تعَالَىٰ هذه المَقَامات الثلاثة بقوله: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيْهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُورً ﴾ [الإسراء:٥٧].

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري كتاب التفسير، سورة الجِن، حديث رقم (٤٩٢١).

القرآن، ودعاهم إلَىٰ الإسلام، فالرسالة بلغتهم كما بلغت الإنس.

- الرَّابِعَة: الرد عَلَىٰ مَن يقول من العقلانيين والفلسفيين أتباع المَدرسَة الفَلسفيَّة العقلية المُعَاصرة: إن الجِنَّ ميكروبات وجراثيم. وهذا يكذبه الشرع، والحِس، والعقل.

فالشَّرع: ما تَقَدَّم من الآيات، وما مَضَت الإشارة إليه من الحَديث.

والعقل: لا يُعرف أنَّ الرسالة بلغت المِيكرُوبَات والحَشَرَات، فَمَن رسول الحَشَرات؟!ومعلوم أن الله ﷺ لَم يشرع الشرائع إلَّا للعقلاء من خلقه.

وأما الحِس: فقد تواتر فِي أخبار الناس، وبالنقلة العدول رؤية الجِن، ومن ذلكم أيضا أبو هريرة هم فِي الحَديث الصَّحيح الذي رواه البخاري فِي كتاب الوكالة، حديث طويل، وفيه: أنَّ أبا هريرة أمسك به لَمَّا جاء يَحثو من الصَّدقة، ثلاثة أيام وأبو هريرة يُهدده برفعه إلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ ويتعلل، وأنه ذو عيال وصاحب حاجة، في المَرَّة الأخيرة لَمَّا رأىٰ عدو الله ما رأىٰ من الجَد؛ قال: يا أبا هريرة: دَعنِي وأعلمك آية إذا قَرأتَهَا لا يقربك شيطان. قال:ما هي؟ قال: ﴿ اللهُ لا آلِكَ إِللهُ إِلَّا هُو الْحَكُ الْقَيُومُ \* ﴾ [البقرة: ٢٥١]. إذا آويت إلَىٰ فراشك فاقرأها فلن يقربك شيطان.

فقال له النَّبِي ﷺ: «صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ، أَتَعلَمُ مَن تُخَاطِبُ يَا أَبَا هُرَيرَةَ مُنذُ ثَلَاثٍ؟ قَالَ: لاَ. قَالَ: ذَلِكَ الشَّيطَانُ (() وإلَىٰ اليوم تبلغنا أخبار العدول في مشاهدات الجِن.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الوكالة، باب: إذا وكل رَجُلًا فترك الوكيل شيئًا فأجازه المُوكل فهو جائز، وإن أقرضه إلَىٰ أجل مُسَمَّىٰ جاز، برقم (٢٣١١).

«ومَعنَىٰ يعبدون: يوحدون»:

والتوحيد هو: إفراد الله بالعبادة، هذا هو توحيد الألوهيَّة، والاهتمام به أكثر؛ لأن أكثر الناس منكرون له، فهو أعظم ما أمر الله به، وهو الذي وقع فيه النِّزَاع والخُصُومة بين الأنبياء وأمَمهم.

## «وأعظم ما نَهَىٰ عنه الشرك»:

وقد مضىٰ تعريفه، واستدل الشيخ عَلَىٰ هذين الأمرين -أعنِي: أعظم ما أمر الله به: التوحيد، وأعظم ما نَهَىٰ عنه: الشرك- بقوله تعَالَىٰ: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ اللّهِ بِهِ السّاء:٣٦].

﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ ﴾: هذا أمر.

﴿ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْكًا ﴿ : هذا نَهي.

وهذا ما تعودناه من الله على يأمر بعبادته، وينهى عن الشرك به، وفي ذلك رد عَلَىٰ بعض المُنتَسبين إلَىٰ الدَّعوَة الذين يقولون: يؤمر الإنسان بالإيمَان، يعلَّم الإيمَان ويترك، فإن الإيمَان ينهاه عن المَعَاصي! سبحان الله!! أنتم أعلم أم الله ورسوله؟! الله أعلم بِمَا يَجب له وبِمَا يكره، ورسوله أعلم الخَلق بشرع الله، قال عَلَىٰ فَإِنَّهُ لَم يَكُن نَبِيٌّ قَبلِي إِلَّا ذَلَّ أُمَّتَهُ عَلَىٰ خَيرِ مَا يَعلَمُهُ لَهَا، وَحَذَّرَهَا شَرَّ مَا يَعلَمُهُ لَهَا، وَحَذَّرَهَا شَرَّ مَا يَعلَمُهُ لَهَا» (۱).

هكذا الدعوة؛ فدعوة الله عَلَىٰ بصيرة تأسيًا برسوله ﷺ تتضمن الأمر بالطاعات وأعظمها التوحيد، والنهى عن المَعَاصى وأعظمها الشرك بالله.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإمارة، باب: وجوب الوفاء ببيعة الخُلَفَاء الأول فالأول، رقم (٤٧٥٣).

وفِي الصحيحين عن ابن مسعود ﴿ قَالَ: ﴿ سَأَلَتُ رَسُولَ الله ﷺ: أَيُّ الذَّنبِ أَعظَمُ؟ قَالَ: أَن تَجعَلَ لله فِيدًّا وَهُو خَلَقَكَ. قُلتُ: إِنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمٌ. ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: أَن تَعْلَيمٌ. ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: أَن تُزَانِيَ حَلِيلَةَ وَالَ: أَن تُوزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكِ ﴿ (').

وأنزل الله تصديق نبيه على هذه الآيات: ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُوكَ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۖ ﴾ [الفرقان: ٦٨] الآية. فانظروا ماذا تَضَمَّن الحَديث؟

لقد تضمن مناهي، وأعظمها الشرك بالله؛ فإذن هَذَا القائل الذي يدعو الناس إلَىٰ الإيمَان، ويدعو إلَىٰ تركهم بعد ذلك، إمَّا جاهل بفقه دعوة النَّبِي ﷺ، وإما ضال مُضل صاحب بدعة.

#### 80%%%03

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب التفسير، باب: قوله تعَالَىٰ: ﴿ فَكَلَا يَجْعَـ لُواْ بِنَّهِ أَنْدَادًا وَاَنْتُمْ تَمْلَمُونَ ﴾. برقم (٤٤٧٧) مسلم في الإيمَان، باب: كون الشرك أقبح الذنوب وبَيَان أعظمها بعده، رقم (٢٥٣).

قَالَ المُصنف رَحَمْ اللهُ: فإذا قيل لك: ما الأصول الثلاثة الَّتِي يَجب عَلَىٰ الإنسان معرفتها؟

فقل: معرفة العبد ربَّه، ودينه، ونبيه مُحَمَّدًا عَالَيْ.

# الشسرح

الأصول: جَمع أصل، وهو فِي اللغة: ما يُبنَىٰ عليه غيره ويتولد منه، كالأساس أصل البناء، والجِذع أصل الشجرة، قال تعَالَىٰ: ﴿أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ﴾ [إبراهيم: ٢٤]. فأصلها: جذعها.

وفِي اصطلاح أهل العقيدة: أصول الدين وقواعده وأسسه الَّتِي يُبنَىٰ عليها.

وهذه الثلاثة هي ثابتة بالكتاب والسنّة وإجمَاع المُسلمين -وهي: معرفة العبد ربّه ودينه ونبيه مُحَمَّدًا ﷺ وهي مسائل القبر الثلاث، فإن المَيت إذا وضع فِي قبره، وتولَّىٰ عنه أهله أتاه المَلكان فأقعداه، وسألاه هذه الأسئلة: من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟

فإن كان مُؤمنًا قال: ربِّي الله، ودينِي الإسلام، ونبيي مُحَمَّدٌ عَلَيْة.

وإن كان غير ذلك قال: هاه هاه لا أدري، سَمعت الناس يقولون شيئًا فقلته (١).

#### 80条条条68

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح البخاري، كتاب العلم، باب: من أجاب بالفتيا بإشارة اليد والرأس، برقم (۸٦)، وانظر: مسند أحمد (ج٣٧/ ص٤٩٠)، حديث البراء الطويل، وسنن أبي داود كتاب السنة، باب في المسألة وعذاب القبر، وانظر صحيح الجامع رقم (١٦٧٦).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللهُ: الأصل الأول: معرفة الرب، فإذا قيل لك: من ربك؟ فقل: ربِّي الله الذي ربَّانِي. وربَّىٰ جَميع العَالَمين بنعمه، وهو معبودي، ليس لِي معبود سواه، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ٱلْحَمْدُ بِلَهِ رَبِ ٱلْمَسَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة:٢]. وكل من سوى الله عَالِم، وأنا واحد من ذلك العَالَم.

# الشسرح

معرفة الرب تقتضي الإيمَان به، والإيمَان بِمَا يستحقه من العبادة الخَالصَة والأسمَاء الحُسنَىٰ والصِّفَات العلا، وبدأ الشيخ به لأنه أصل الأصول.

والرب يطلق عَلَىٰ: المَالك، والسيِّد، والمَعبُود، ولا تَجتمع كلها إلَّا فِي الله وَاللهِ عَلَىٰ الله وَاللهُ عَلَىٰ الله وَاللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

قوله: «ربِّي الله»: أي: معبودي، كما روي عن ابن عباس<sup>(۱)</sup> تفسير (الله): «ذو الألوهية والعبودية عَلَىٰ خلقه أجمَعين». فلفظ (الله) و(الإله) من الألوهية بمَعنَىٰ العبادة، فالله مألوه، بمَعنَىٰ معبود.

«الذي ربّانِي»:

\* وتربية الله للمكلفين عَلَىٰ ضربين:

أحدهُمًا: تربية بالنعم المَادية، أو نقول: تربية التغذية والإمداد بأصناف نعم

<sup>(</sup>١) أثر ابن عباس عند ابن جرير الطبري في تفسيره (١/ ٧٨).

المَعَاش.

الثانِي: تربية الله لعباده بِمَا أنزله عَلَىٰ رسله من وحيه، هذه التربية الدينيَّة.

إذن يُمكن أن نقول: إن تربية الله عباده منها ما هو دنيوي، ومنها ما هو ديني، والنعم جَمع نعمة.

وقوله: «وهو معبودي، ليس لِي معبود سواه»:

هذا هو تَحقيق مَعنَىٰ لا اله إلا الله، وصحته: لا معبود بِحَق سواه. أو: لا معبود حق إلَّا الله. هذا هو تَحقيق مَعنَىٰ «لا اله إلا الله».

الآية الكُريمَة: ﴿ أَلْحَتَمْدُ يَتَّهِ رَبِّ ٱلْعَسَلَمِينَ ﴾.

«الحَمدُ»: هو الثناء عَلَىٰ الله رَجَّنَا ، وموجب الحَمد نعمه الظاهرة والباطنة.

والحَمد يفرق بينه وبين الشكر: فالحَمد يكون عَلَىٰ النعمة والمُصيبة، والشكر لا يكون إلَّا عَلَىٰ النعمة، والحَمد يكون باللسان فقط، والشكر يكون باللسان والقلب والجَوَارح.

قال الشاعر:

أف ادتكم النعماءُ منِّي ثلاثة يدي ولسانِي والضمير المُحجبا

يدي: من الجَوَارح. اللسان: القول. الضمير المُحجبا: القلب.

فالإنسان يقول للمنعم عليه: شكر الله لك، جزاك الله خَيرًا؛ هذا باللسان، وقد يَمد يده ويصافحه، وكذلك يستشعر بقلبه أنه أنعم عليه، وبدأ الله وَ أَن أربع سور غير الفَاتِحَة بالحَمد مُتبعًا ذلك بِمُوجب الحَمد، فهذه الآية موجب الحَمد ربوبيته الله لعباده: ﴿ آلْحَكَمْدُ يَلْمِ بَبِ آلْمَــُ لَمِينَ ﴾ ربوبيته لعباده.

### \* فما السور الأخر الأربع؟

- الأولَىٰ: الأنعام، أولُهَا: ﴿ الْحَمَدُ لِلّهِ الّذِى خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَنْةِ وَالنَّورَ ثُمَّ اللَّهِ الْذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ، وجعل الظلمات والنور.
- السورة الثانية: الكهف، قال فيها: ﴿ الْخَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عَوْجَا ﴾ [الكهف: ١]، موجب الحمد فيها: إنزال الله الكتاب عَلَىٰ رسوله عَلَىٰ اللهُ الكتاب الهَادي المُستقيم القَويم.
- السورة الثالثة: سبأ، أولُهَا: ﴿ الْخَمَدُ لِلَّهِ الَّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْخَمَدُ فِي الْآخِرَةَ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ [سبأ: ١]، فموجب الحمد: ملكه للسَّمَوَات والأرض وما فيهما.
- الرابعة والأخيرة: فاطر، يقول فيها وَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَتِهِكَةِ رُسُلًا ﴾ [فاطر:١]، موجب الحَمد: كونه فطر السَّمَوات والأرض، وجعل المَلائكة رُسُلًا.

وأمَّا ذكر الحَمد فِي ثنايا القرآن فيزيد عن الأربعين مَوضعًا.

وتفسير الشيخ: «للعَالَمِين». بعَالَم هذا صحيح، جَمع عَالَم، والعَالَم أو العَالَمين لا مفرد له من لفظه، مثل الأهلين لا مفرد له من لفظه.

والعَوالِم: هي جَميع المَخلوقات من سَمَوات، وأرض، وملائكة، وإنس، والعَوالِم: هي جَميع المَخلوقات من سَمَوات، وأرض، وملائكة، وإنس، وجن، ودواب؛ كلها عَوَالِم، فهي مدينة لله وَعَلَمْ ، خاضعة لسلطانه وهو مليكها ومصرفها وإلَههَا.

قَالَ المُصَنف رَجَع آللهُ: فإذا قيل لك: بِمَ عرفت ربك؟

فقل: بآياته، ومَخلوقاته.

ومن آياته: الليل، والنهار، والشمس، والقمر.

ومن مَخلوقاته: السَّمَوَات السبع، والأرضون السبع ومن فيهن وما بينهما، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَنجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ للشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ الشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ الفصلت: ٣٧].

# الشسرح

«بِمَ عرفت ربك؟»:

أي: بأي شيء تعرفت عليه، واستدللت عليه أنه إلَهك وخالقك وسيدك وربك، لابد من أدلة وبراهين، وقد نصب الله وَجَنَّ فِي كتابه من الأدلة والبراهين عَلَىٰ وحدانيته ما قامت به الحُجَّة عَلَىٰ العباد، وأنه المُستَحق وحده للعبادة، وجاءت بِهَذه البراهين الرُّسل -عليهم الصَّلاة والسَّلام-، وأبانوها للعباد حق البيان.

«فَقُل: عرفته بآياته»:

الآيات: جَمع آية، وهي فِي اللغة: العلامة.

\* وآيات الله ثلاث أصناف:

- آيات مُنزلة عَلَىٰ الرسل: وهي وحيه الذي أوحاه الله إلَىٰ كل رسول،

وأمره أن يبلغه قومه.

ومن الآيات المُنزلة مثل: القرآن، والتوارة، والزبور، والإنجيل، وصحف موسى، وصحف إبراهيم، وغير ذلك مِمَّا لَم يُسَمِّ الله وَجُؤَلَثَ .

- آيات آفاقية أو أفقية مَخلوقة: منها السَّمَوَات والأرض، والشمس والقمر ما يشاهد فِي الكون منها.

مضىٰ صنفان من آيات الرب الدالة عَلَىٰ وحدانيته: ربوبيته، وألوهيته، وأسمَائه وصفاته.

- آيات نفسية: وهي ما يلحظه الإنسان فِي نفسه من عجيب صنع الله عَلَيْ : ﴿ وَفِي آَنفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا بُصِرُونَ ﴾ [الذاريات: ٢١].

﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَّ أَنفُسِمِمْ ﴾ [فصلت:٥٣].

فعرفنا آيات الرب الدالة عَلَىٰ وحدانيته ثلاثة أصناف هي:

الأول: مُنزلة: هذه غير مَخلوقة؛ لأنَّهَا كلامه.

الثانيي: أفقية أو آفاقية.

الثالث: آيات نفسية، وهَذَان الصِّنفان مَخلوقان.

## «فَقُل: عرفته بآياته ومَخلوقاته»:

الحقيقة أن المَخلوقات داخلة ضمن الآيات، ولكن هذا من باب التَّكرَار وليس المُغَايرة؛ لأن كل مَخلوق آية، وليس كل آية مَخلوقًا، فبينهما عموم وخصوص، «عرفته بآياته ومَخلوقاته» من عطف الخَاص عَلَىٰ العام، فكل مَخلوق آية، وليس كل آية مَخلوقًا كما قدمنا.

ثُمَّ ذكر الشيخ من الآيات الَّتِي هي مَخلوقة: الشمس والقمر، والليل والنهار، واستدل عليها بآية فصلت، وهي قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيْهِ ١٠٠٠ أَي: من العلامات الدالة عَلَىٰ وحدانيته: ﴿ اللَّيْتُ لُ وَ النَّهَارُ وَ الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ ﴾ تَخصيص هذه الأربع لعظمها، وهي أبرز الآيات المَخلوقة المُشَاهدة.

فالليل والنهار بينهما اختلاف طولًا وقصرًا، ظلمةً ونورًا؛ وذلك عبرة، كما قال تعَالَىٰ: ﴿ وَهُو اللَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَنْ يَلَّكُّرَ أَوَ أَرَادَشُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٢]. يطول هذا ويقصر هذا، يَأْتِي هذا ويذهب هذا، والشمس ضياء النهار وسلطانه، والقمر ضياء الليل وسلطانه.

وفِي قوله تعَالَىٰ: ﴿لَا شَنْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَصَرِ ﴾ فِي تَخصيص النهي عن السجود للشمس والقمر تنبيه إلَىٰ أن بعض الكفار كانوا يسجدون لَهُمَا؛ لِمَا يرونه من عظمهما وخصائص كل منهما، ومن خصائص الشمس والقمر ما له دخل حتَّىٰ فِي النبات، حتَّىٰ فِي المَدِّ والجَزر، فبعض المشركين كانوا يسجدون لَهُمَا: ﴿لَا شَنْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ ﴾ قال: ﴿وَاسَجُدُواْ لِللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمَ إِيّاهُ تَعَبُدُونَ كِلَا لَلْقَمْرِ ﴾ .

السجود يَجب أن يكون لله، والسجود ينصرف أكثر ما ينصرف إلَى الهَيئة المَعرُوفَة فِي الطَّلاة، وهو وضع السَّبعَة الأعضاء فِي الأرض، كَمَا قَالَ ﷺ: «أُمِرتُ أَن أُسجُدَ عَلَىٰ سَبعَةِ أَعظُم -فبيَّنها- قَالَ: الجَبهَةُ، وَالأَنفُ، وَالكَفَّان، وَالرُّكبَتَان، وَأَطرَافُ القَدَمَينِ»(۱). ويعبر به عن الصَّلاة لأنه أشرف أركانِهَا؛ ولِهَذَا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الأذان، باب: السجود عَلَىٰ سبعة أعظم، برقم (٨٠٩)، ومسلم

قال ﷺ فِي السجود: «وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ فَقَمِنٌ أَن يُستَجَابَ لَكُم» (١٠). أي: حريٌّ بالاستجابة.

وقوله: ﴿إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴾ إذا كنتم صادقين فِي عبادة الله ف: ﴿لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَ ﴾ هُمَا مَخلوقان مُسَخَّرَان، ليس لَهُمَا من العبادة شيء.

وفِي الآية ملحظ آخر: وهو أن المُشركين لَهُم عبادات، مثل الصَّدقة والحَج والعتق، لكن عباداتُهم ليست خالصة بل مشتركة، والله لا يقبل من العبادة إلَّا ما كان خالصًا: ﴿إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعَمُّ بُدُونَ ﴾ فاسجدوا له هو، لا تسجدوا لغيره.

#### 20条条条の3

كتاب الصلاة، باب: أعضاء السجود والنهي عن كف الشعر والثوب وعقص الرأس في الصلاة، برقم (١٠٩٨) من حديث ابن عباس الله السلام،

<sup>(</sup>١) رَوَاهُ مسلم كتاب الصلاة، باب: النهي عن قراءة القرآن فِي الركوع والسجود، برقم (١٠٧٤) من حديث ابن عباس الله.

قال المُصَنف رَجَمُ لِللهُ: وقوله تعالَىٰ: ﴿ إِنَ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِسَتَّةِ أَيَامٍ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِى اليَّهَلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ. حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْأَرْضَ فِي سِسَتَّةِ أَيَامٍ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِى اليَّهَلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ. حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالنَّهُ رَبُّ اللَّهُ وَالنَّهُ رَبُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَاكِمِينَ ﴾ [الأعراف: 8].

## الشرح

## ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ﴾:

بيَّنا مَعنَىٰ الرب قبل قليل، لكن فِي الآية أمور جَدَّت علينا لَم نبينها سَلفًا، وهي ما نصبه الله فِي هذه الآية من الأدلة عَلَىٰ وحدانيته، فأرجو تأمل هذه الأدلة:

الأول: خلق السَّمَوَات والأرض فِي ستة أيام، هذه الستَّة بينت فِي موضع آخر هو فِي سورة فصلت: ﴿ قُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكَفُرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعَلُونَ لَهُ وَ اَندَاداً ذَلِكَ رَبُّ الْعَكَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا وَجَعَلُ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُونَتَهَا فِي اللَّهُ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ الْقَيْيَا أَقُونَتَهَا فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ الْقَيْيَا لَقُونَتَهَا فَوَكُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

قال أهل العلم: إنَّ الله ﷺ يُعَوِّدُ عباده بِهَذا الطريق إلَىٰ التأنِّي والحِكمَة؛ لأنه لا يعجز ﷺ (١).

<sup>(</sup>١) انظر: الجَامع لأحكام القرآن للقرطبِي (٧/ ١٩٥)، وفتح القدير للشوكانِي (٢/ ٣٠٧).

وقال أهل العلم: مقدار ستة أيام؛ لأن ليس فِي ذلك الوقت علامة ليل ولا علامة نَهَار، لكن نَحن نقول: ستة أيام؛ لأن الله لا يَحتاج إلَىٰ مقدار، نقول: ستة أيام، كَمَا قال الله تعَالَىٰ، وهو يعلم ﷺ أنَّ الليل ينتهي بِحَد، والنهار ينتهي بِحَد، ستة أيام كَمَا قال.

هذا الدليل الأول، هذا الخَلق العظيم العجيب المُتقَن أُوجد فِي هذه الستة أيام، وهو قادر أن يوجده كلمح بالبصر: ﴿وَمَا آمَرُنَاۤ إِلَّا وَحِدَّةٌ كَلَمْجِ بِٱلْبَصَرِ ﴾ [القمر:٥٠]. كلمة واحدة لا يكررها؛ وهي «كن»، ما يَحتاج إلَىٰ تكرارها كُونِي سَماءً وأرضًا يكن كذلك.

الثانِي: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ ﴾ وهذا دليل عَلَىٰ أن الإستواء عَلَىٰ العرش كان بعد خلق السَّمَوَات والأرض، أمَّا خلقه (العرش) فهو قبلهما بخَمسين ألف سنة.

﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ بِمَعنَىٰ: علا وارتفع، وهذا هو أحد معانِ ثلاثة جاءت فِي القرآن بِمَعنَىٰ الاستواء، هذا، ومواضع أخرىٰ شبيهه، والمَعنيان الآخران: قصد، واستقر.

فقصد: فِي مثل قوله تعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٩]. أي: قصد إليها، وعمد إليها.

والاستقرار: فِي قوله تَعَالَىٰ: ﴿ ثُمَّ تَذَكُّرُواْ نِعْمَةً رَبِّكُمُ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمُّ عَلَيْهِ ﴾ [الزخرف:١٣]. أي: إذا استقررتُم، فالآية فيها دليل عَلَىٰ اتِّصَاف الرب ﷺ بصفة الاستواء.

# \* وهل هي ذاتية أم فعلية؟

فعلية؛ لأنه قال: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ ﴾ يَعنِي: خَلَقَ السموات والأرض: ﴿ثُمَّ

أَسْتَوَىٰ ﴾ فهي صفة فعلية، هَذَا هو الدليل الثانِي.

الثالث: ﴿ يُغْشِى النَّهَ اللَّهَ النَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الل

الرابع: ﴿يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا﴾ سريعًا، كل واحد يطلب الآخر، فالليل لا يدرك النَّهَار، والنَّهَار لا يدرك الليل.

والدليل الخَامس: ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِقِ ٢٠٠٠.

عرفنا بعض الحِكم من الشَّمس والقمر، لكن النجوم لأي شيء خَلَقَهَا الله عَلَمَات يُهتدى بِهَا، وزينة للسَّمَاء، ورُجُومًا للشياطين.

﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَقُ وَٱلْأَمَنُّ ﴾.

له الخَلق: لا يشاركه فيه أحد، هو المَالك له.

وله الأمر: قدرًا، وشرعًا، الأمر القدري والأمر الشرعي.

فالأمر الشرعي: هو التكليف والرسالات.

والأمر القدري: قَضَاؤُهُ وقَدَرُهُ فِي الكون.

قوله -جل ذكره-: ﴿ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أثنَىٰ عَلَىٰ نفسه الله الله الله الله الله الله المجملة.

والبركة فِي اللغة: الزيادة، زيادة الشيء ونَمَاؤه، و ﴿ بَبَارَكَ ٱللَّهُ ﴾ كمل الله حاز الكَمَال كله من جَميع الوجوه، وهذه الكلمة «تبارك» لا تأتِي إلَّا بلفظ المَاضي، ولا تستعمل إلَّا فِي حَقِّ الله ﷺ.

### \* وهل يدعى بالبركة للإنسان، وكيف ذلك؟

فَالجَوَاب: الدعاء بالبركة للإنسان جائز، والكيفية هكذا: «بارك الله لك، أو بارك عليك»، وهذا الأمر مُبَارك.

واللفظة الشَّائعة بين عَامَّة الناس، وهي: «مبروك عَلَىٰ فلان كذا» خاطئة، ومُخَالفة للاستعمال الصَّحيح لغة، فـ «مبروك» فعلها بَرَكَ، أمَّا «مبارك» ففعلها بارك، فلا تستعملوا مبروكا استعملوا مباركًا؛ أما فعل «مبروك» فهو بَرَكَ.

والعَامَّة لا يريدون بقولِهم: «مبروك عليه» أي: بورك عليه، لكن خطأ في التعبير، فهم يريدون الدعاء له بالبركة، لا يريدون الدعاء عليه بالبروك، لا يريدون هذا أبدًا، لكن التعبير خطأ، فيقال: بارك الله عليك، وهذا عليه مُبَارك، النجاح مُبَارك، الزواج مُبَارك -إن شاء الله-، أمَّا الزواج مبروك، والنجاح مبروك؛ فخطأ لِمَا قَدَّمنَا.

﴿رَبُّ ٱلْعَاكِمِينَ ﴾ سبحانه وتعالَىٰ فلا يَخرج عن ربوبيته شيء من خلقه.

قَالَ المُصَنف رَحَمْ اللهُ: والرب هو المَعبود، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ يَاۤ أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ النَّاسُ الْمَاتُ فَا خَرْجَ بِهِ عِن الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ أَفَلا الْأَرْضَ فِرْشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا أَهُ فَاخْرَجَ بِهِ عِن الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ أَفَلا الْخَصَدُونَ فَي السَّمَاء مِن السَّمَاء مَن السَّمَاء فَا فَرْجَ بِهِ عَن الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ أَفَلا الْمُعَلَى اللهُ ا

# الشرح

فِي هاتين الآيتين أدلة أخرى أقامَهَا الله تَهْلَقَ عَلَىٰ استحقاقه العبادة، فلنستعرض هذه الأدلة.

لكن قبل ذكر الأدلة ننبه إلَىٰ مَعنَىٰ قوله: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ يقول المُفَسِّرون: هذا أول أمر جَاءَ فِي القرآن.

وأقول: لفظ: «الناس» دليل عَلَىٰ عُمُوم رسالة مُحَمَّد ﷺ؛ لأنه مُعَرَّفٌ بـ «أل» لغير العهد، وهذه الصيغة من صيغ العموم، كَمَا هو مُقَرَّر فِي علم الأصول.

وثَمَّة سؤال، هل يدخل الجِن فِي عُمُوم هذه الآية -أعنِي: النَّاس-، وما دل عليه من عُمُوم رسالة مُحَمَّد ﷺ؟

فَالجَوَاب: الجِن داخلون فِي عُمُوم هذه الآية من جهتين: أحدهُمَا لغوية، والآخر نصي شرعي.

أمًّا اللغوي: فلأن لفظ الناس مَأْخُوذ من «النَّوس أو النَّوَس»، وهو كثرة الحَركة، ومنه قول العامة: مكان ينوس. أي: تكثر فيه الحَركة.

وأمَّا الشرعي: فلِما رواه البخاري عن ابن مسعود ﷺ فِي سَبَب نزول قوله تعَالَىٰ: ﴿ أُولَٰكِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ ٱقْرَبُ ﴾ [الإسراء:٥٧]

الآية. قال: «كان ناس من الإنس يعبدون ناسًا من الجن فأسلم الجنيون...» (١) الحَديث.

بقي بعد هذا استخراج الأدلة الَّتِي أقامها الله عَلَىٰ استحقاقه العبادة في هاتين الآيتين، فالله دَعَا الخَلق إلَىٰ عبادته: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ ثُمَّ بيَّنَ ما يَدُل عَلَىٰ استحقاقه للعبادة، وكانت هذه الأدلة مِمَّا يقر به المُشركون، ولا ينازعون فيه؛ لأنَّهُم مقرون بتوحيد الربوبيَّة.

## \* فَإِلَىٰ استنباط تلكم الأدلة:

الأول: ﴿ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ خَلَقَكُم، وخَلَقَ مَن قبلكم، ولا يُنَازع أَحَدٌ من قريش، ولا مِمَّن حَولَهُم فِي الإقرار بهَذا الدليل.

الثانِي: ﴿ اَلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا ﴾ جَعَلَ الأرض فراشًا مَفرُوشَة، ومع فرشها مُسَخَّرَة مُسَهَّلَة مُذَلَّلَة، ومع فرشها ينال الناس منافعهم ومعايشهم، فمنها ما هو ظاهر ومنها ما يستخرج.

الثالث: بناء السماء: ﴿وَالسَّمَاءَ بِنَآهُ ﴾.

والرابع: ﴿وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾ إنزال الماء من السَّمَاء، يشرب الناس من هذا الماء، ويسقون أنعامهم وزُرُوعَهُم.

الخَامس: ﴿فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَٰتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ إخراج الثَّمَرَات بذلكم المَّاء

<sup>(</sup>۱) البخاري كتاب التفسير، باب: أولئك الذين يدعون يبتغون إلَىٰ ربِّهم الوسيلة، رقم الحَديث (٤٧١٥)، ومسلم كتاب التفسير، باب: أولئك الذين يدعون يبتغون إلَىٰ ربِّهم الوسيلة، برقم (٧٤٧٠).

النازل من السَّمَاء.

فهذه خَمسَة أدلة جاءِت فِي الآية عَلَىٰ وُجُوبِ عبادة الله وحده دون سواه، بقي فِي الآية أمران آخران:

أحدهُمَا: قوله تعَالَىٰ: ﴿لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ فما مَعنَىٰ ذلك؟

أي: لتتقوا، ف «لعل» هنا للتعليل.

والتقوى فِي اللغة: من الوقاية، وهي الحَذَر من المَكرُوه.

واصطلاحًا: فعل طاعة الله عَلَىٰ نور من الله؛ طلبًا لثوابه وترك معصية الله عَلَىٰ نور من الله؛ خَوفًا من عقابه (١).

والتقوى هذه الَّتِي أَمَرَ الله بِهَا، وهي فِي الحَقيقة عبادته وطاعته، وفعل أوامره، واجتناب نواهيه فِي العبادة والمُعَاملة والسلوك، ولَهَا ثلاث مراتب وهي:

- فعل المَأمُّورَات.
  - ترك المَنهيَّات.
- اجتناب المُتَشَابِهَات أو الشبهات.

وثانِي الأمرين: قوله -جَلَّ وعلا-: ﴿ فَكَلَا يَجْعَـ لُواْ بِلَهِ أَندَادًا ﴾ بدأ الآيتين بالأمر بعبادته، وخَتَمَهَمُا بالنهي عن الشرك به: ﴿ فَكَلَا يَجْعَـ لُواْ بِلَهِ أَندَادًا ﴾ أي: شركاء، فالند هو النظير والمَثيل.

<sup>(</sup>۱) قَالَ طلق بن حبيب رَجَمُلَللهُ: التقوى: أن تعمل بطاعة الله عَلَىٰ نور من الله؛ ترجو رحمَة الله، وأن تترك معصية الله عَلَىٰ نور من الله؛ تَخَاف عذاب الله. انظر: مَجمُوع الفتاوىٰ (٧/ ١٦٣).

﴿ فَكَلَّ يَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أنه أمدكم بِهَذه النَّعَم، ولا شريك له فيها، فأخلصوا له العبادة؛ لأن الأمر بالعبادة مُطلقًا لا يكفي، فلو قال رَسُول الله عليه الله.

لكن قاصمة الظهر والمُفَرِّقة: اعبدوا الله وحده، أو اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا. وهذا ما لا يريده القوم؛ لتمكن الآلِهة من قلوبِهم خَلفًا عن سَلَف، فكانت النِّزَاعَات والخُصُومة بل والمُفَاصلة والقتل والقتال.

#### 80条条条63

قَالَ المُصَنف رَحَالِللهُ: قَالَ ابن كثير -رَحِمَه الله تعَالَىٰ-: الخَالق لِهَذه الأشياء هو المُستَحق للعبادة.

# الشرح

وهذا الكلام واضح بيِّن، وليس عليه مزيد، ولا يَحتَاج إلَىٰ تعليق.

#### 80%%%

قَالَ المُصَنِّف رَحَمِّ لِللهُ: وأنواع العبادة الَّتِي أمر الله بِهَا مثل الإسلام، والإيمان، والإحسان؛ ومنه الدعاء، والخَوف، والرَّجَاء، والتَّوكل، والرَّغبَة، والرَّهبَة، والخُشُوع، والخَشية، والإنابة، والاستعانة، والاستعاذة، والاستغاثة، والذبح، والنذر، وغير ذلك من أنواع العبادة الَّتِي أمر الله بِهَا كلها لله تعالَىٰ، والدليل قوله تعالَىٰ: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَانِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ الْحَدَا﴾ [الجن: ١٨].

# الشرح

المَسَاجد: جَمع مسجد، وهو موضع الصَّلاة ومَكَانُهَا، وسُمِّي مَسجدًا من السجود، والسجود أشرف أنواع الصَّلاة، وسواء كان المَكَان بناء أو أرض فضاء، ما دامت الصَّلاة تقام فيه فهو مسجد.

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلَهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللهِ أَحَدًا ﴾: نَهيٌ عن دُعَاء غير الله ﷺ وهذه صيغة عموم: ﴿ أَحَدًا ﴾ نكرة في سياق النهي، وهي إحدى صيغ العُمُوم، والمَعنَىٰ: فإنه لا حق لأحد في الدعاء مع الله أو دونه، وسَوَاء كان المَدعو نبيًّا، أو مَلكًا، أو رَجُلا صَالِحًا، أو إنسيًّا، أو جِنيًّا، أو أي شيء.

### 80%%%

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لِشَّهُ: فَمَن صَرَفَ منها شيئًا لغير الله؛ فهو مشرك كافر.

## الشرح

فمن صرف شيئًا من أنواع العبادة، سَوَاء فِي ذلك ما ذكره الشيخ، وما ثبت أنه عبادة مِمَّا لَم يذكره، فالعبادة يَجب أن تكون خَالصَة لله تعَالَىٰ.

### の衆衆衆の

قَالَ المُصَنف رَحَمُلَتُهُ: والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰ هَا مَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِمِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَرَبِّهِ ۚ إِنَّ لَهُ وَلاَ يُضّالِهُ الْكَنفِرُونَ ﴾ [المؤمنون:١١٧].

## الشرح

سَمَّىٰ الله عَلَىٰ مَن دَعَا معه غيره كَافرًا؛ لقوله: ﴿إِنَّ لَهُ، لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾. ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَىٰ هَا اَخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ، بِهِ \*: هل هناك إله عليه برهان مع الله؟!

قال أهل العلم: هَذَا إخبار عن الواقع، الواقع: أنَّ كُلَّ مَعبُود مع الله ﷺ أو دونه لا برهان يدل عَلَىٰ أحقيته العبادة، وإنَّمَا هذا إخبار بالواقع.

80%%%03

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لَللهُ: وفِي الحَديث: «الدُّعَاءُ مُخُّ العِبَادَةِ».

### الشسرح

هَذَا ضعيف، فِي إسناده ابن لَهَيعَة (١).

والصَّحيح قوله: «الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ» (٢).

### 80%%%03

<sup>(</sup>١) قال الحَافظ ابن حَجَر فِي تقريب التهذيب (٣٥٦٣): «خلط بعد احتراق كتبه، ورواية ابن المُبَارك وابن وهب عنه أعدل من غيرهِمَا».

والحَديث أخرجه الترمذي كتاب الدَّعَوَات، باب: فضل الدعاء، برقم (٣٣٧١)، والطبراني فِي الأوسط (٣/ ٢٩٣)، برقم (٣١٩٦)، من طريق عبدالله بن لَهيعَة، عن عبيد الله ابن أبي جعفر، عن أبان بن صَالِح، عن أنس بن مالك الله وضَعَّفُه الألباني فِي ضعيف الجَامع الصغير (٣٠٠٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٤/ ٢٦٧)، وأبو داود كتاب الصَّلاة، باب: الدعاء، برقم (١٤٧٩)، وصَحَّحَه الألباني والترمذي كتاب تفسير القرآن، باب: من سورة البقرة، برقم (٢٩٦٩)، وصَحَّحَه الألباني في صحيح الجَامع (٣٤٠٧).

قَالَ المُصَنف رَحَمُلَتُهُ: والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِ ٓ أَسْتَجِبُ لَكُوْإِنَّ اَلَّذِينَ يَسَنَّكُمْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

# الشرح

### \* فِي هذه الأية:

أولًا: حَتُّ العباد عَلَىٰ الدُّعَاء.

ثانيًا: وَعَدَهُم عَلَىٰ الدُّعَاء بالإجابة.

ثالثًا: تسمية الدعاء عبادة: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسَتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر:٦٠]. سَمَّىٰ الدعاء عبادة، وقد مَضَىٰ الحَديث: «الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ».

رابعًا: يبقى من أين يُستَفاد النهي عن دعاء غير الله؟

يُستَفَادُ النهي من الوعيد؛ فَإنَّ الوعيد عَلَىٰ الفعل صيغة من صيغ النهي الفرعيَّة، كَمَا هو مُقَرَّر فِي الأصول، والنهي هنا للتَّحريم قَولًا واحدًا عند أهل الحَقِّ، ولا صارف له أبدًا.

\* بقي فِي الدعاء أمور لابد من التنبيه إليها:

أولُهَا: أنَّ الدعاء نوعان هُمَا: دعاء عبادة، ودعاء مسألة:

فدعاء المَسألة: هو سؤال العبد ربَّه جلب الخَير ودفع الشر، ومن أمثلة دعاء المَسألة المَأْثور: مَا رَوَاه البخاري عن ابن عبَّاس ﷺ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَقُولُ عِندَ الكَربِ: لاَ إِلَهَ إِلَّا الله العَظِيمُ الحَلِيمُ، لاَ إِلَهَ إِلَّا الله رَبُّ العَرِشِ، لاَ إِلَهَ إِلَّا الله

رَبُّ السَّمَوَاتِ وَرَبُّ الأَرضِ رَبُّ العَرِشِ الكَرِيمِ»(١).

وقوله ﷺ: «أَلِظُّوا بِيَا ذَا الجَلاَلِ وَالإِكرَامِ» (٢).

والدعاء يَجب أن يكون باسم من أسمَاء الله، أوصفة من صفاته، فمن الأسمَاء الله، أوصفة من صفاته، فمن الأسمَاء الحَديث السَّابق، ومن الصِّفَات: «أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللهِ». «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ الله التَّامَّاتِ». «أَسأَلُكَ اللَّهُمَّ بِرَحمَتِكَ الَّتِي وَسِعَت كُلَّ شَيءٍ». ودعاء الاستخارة المَعرُوف (٣).

\* والتوسل - وهو في الحَقيقة من دعاء المَسألة - وله ثلاثة أقسام:

أُولًا: التَّوَسل إلَىٰ الله بأسمَائه أو صفاته.

ثانيًا: التَّوَسل إلَىٰ الله بصَالِح الأعمال، فإذا وقع المُسلم فِي كُربَة، أو ضاقت به

<sup>(</sup>١) البخاري كتاب الدَّعَوَات، باب: الدعاء عند الكرب، برقم (٦٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) أحمَد (٤/ ١٧٧)، والترمذي كتاب الدَّعَوَات، برقم (٣٥٢٤)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي صحيح الجَامع (١٢٥٠).

<sup>(</sup>٣) هذه إشارة إلىٰ ما أخرجه البخاري فِي كتاب الدَّعَوَات، باب: الدعاء في الاستخارة، برقم (٣٨٢)، من حديث جابر بن عبد الله مُوسَعُها قال: «كان رسول الله وَ يَعلمنا الاستخارة فِي الأمور كلها كالسورة من القرآن يقول: إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثُمَّ يقول: اللهم إنِّي أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لِي فِي دينِي ومَعَاشي وعاقبة أمري -أو قال: فِي عاجل أمري وآجله- فاقدره لِي، وإن كنت تعلم أنَّ هذا الأمر شَرُّ لِي فِي دينِي ومَعَاشي واقدر لِي وعاقبة أمري -أو قال: فِي عاجل أمري وآجله- فاصرفه عني، واصرفني عنه، واقدر لِي الخير حيث كَانَ، ثُمَّ رضني به. قَالَ: ويُسمَعًى حاجته».

ضائقة، أو أصابته شده، ويعرف له أعمالًا صَالِحَة؛ لَجَأَ إلَىٰ الله داعيًا إيَّاه بتلكم الأعمال، كقوله: اللهم إنِّي فعلت فِي يوم كذا من الأعمال كذا، فإن كان خَالصًا لوجهك؛ فَفَرِّج عنِّي هذه الكربة.

وهذا النوع من التَّوَسل دليله: حديث الثلاثة أصحاب الغار (١) وهو معروف، فإنَّهُم قالوا: إنه لا ينجيكم مِمَّا أنتم فيه إلَّا أن تدعوا الله بصَالِح أعمالكم، فَكُلُّ دَعَا الله وتوسل إليه بعمله الصَّالِح.

ثالثًا: التوسل إلَىٰ الله بدعاء الصَّالِحين، وهذا الصَّالِح يَجب أن يَكُونَ حيًّا، قادرًا عَلَىٰ الدعاء وإمكان الاتصال به، إما مشافهة شخصية، ومن المُشافهة ما مَنَّ الله به هذه الأيام: الهَاتف، يُمكن أن تتصل بإنسان عرفت عنه حسن الاستقامة والتقوىٰ والصلاح تُهَاتفه قائلًا: يا فلان، أخوك فِي الله فلان يريد أن تدعو له، وَقَعَ فِي كذا، وَقَعَ فِي شدَّة، واقع فِي كربة، لا يلزم لك أن تصرح له وتفصح له عن كربتك.

### \* النوع الثانِي: هو دعاء العبادة، ويتضمن أمرين:

- أحدهُمَا: التقرب إلَىٰ الله بالمَسألة، يسأل المُسلم ربَّه ما أحب من خَيرَي الدنيا والآخرة؛ مُتَقربًا بذلك إلَىٰ الله.

الثانِي: التقرب إلَىٰ الله بِمَا شرعه من الأذكار: من تسبيح، وتَهليل، وتكبير،

<sup>(</sup>۱) إشارة إلَىٰ ما أخرجه البخاري كتاب البيوع، باب: إذا اشترى شيئًا لغيره بغير إذنه فرضي، برقم (٢٢١٥)، ومسلم كتاب التوبة، باب: قصَّة أصحاب الغار الثلاثة والتوسل بصالِح الأعمال، رقم (٦٨٨٤)، عن ابن عمر الله مَرفُوعًا، وفيه: «فَقَالَ بَعضُهُم لِبَعضٍ: ادعُوا الله بِأَفضَل عَمَل عَمَل مَمَلتمُوهُ -قَالَ فِي آخر الحَديث-: فكشف عنهم».

وتَحميد مِمَّا ليس فيه مسألة مثل: «لا إله إلا الله وحده لا شريك، له المُلك، وله الحَمد، وهو عَلَىٰ كل شيء قدير».

\* وثاني الأمور: ليعلم المُسلم أنه إذا دَعَا الله وَعَلَّهُ نال إحدى ثلاث:

- تعجيل مَا دَعَا به فِي الدنيا.
- أو ادِّخَار ذلك له فِي الآخرة.
- أو أن يصرف عنه من السوء مثل ما دَعَا به.

\* الأمر الثالث: ليعلم كل مسلم ومسلمة أنَّ الإجابة لَهَا شروط، منها:

أُولًا: إخلاص الدعاء لله وَعَلَلًا .

ثانيًا: اليقين بالإجابة.

ثالثًا: ألَّا يكون فِي الدعاء إثم أو قطيعة رحم، كقول القائل وهو يَدعُو عَلَىٰ قريب له: اللَّهُمَّ لا تقرب بيني وبينه أبدًا. فهذا سؤال للقطيعة.

والإثم كقول القائل: اللَّهُمَّ ابتله بالفاحشة فِي أهله. عياذًا بالله من ذلك، هذا إثم عظيم، فَمَا ذنب أهله حتَّىٰ يَدعو عليهم هذا الدعاء؟!

رَابِعًا: عَدَم العَجَلَة، عليه أن يدعو ويصبر، والله يُحكِم أمره، ويَحكُم ما يريد، والعَجَلَة بَيَّنهَا النَّبِي ﷺ، كقول القائل: دعوت الله فلم يستجب لِي (١).

<sup>(</sup>۱) إشارة إلَىٰ ما أخرجه البخاري كتاب الدعوات، باب: يُستَجَاب للعبد ما لَم يعجل، برقم (۱) إشارة إلَىٰ ما أخرجه البخاري كتاب الدعوات، باب: بَيَان أنه يُستَجَاب للداعي ما لَم يعجل، ومسلم فِي الذكر والدعاء والتوبة، باب: بَيَان أنه يُستَجَاب للداعي ما لَم يعجل، برقم (٦٨٦٩) من حديث أبِي هريرة ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يُستَجَابُ لأَحَدِكُم مَا لَم يَعجَل، يَقُولُ: دَعُوتُ فَلَم يُستَجَب لِي».

خَامسًا: عَدَم الاعتداء فِي الدعاء، ومن ذلك قول القائل: اللهم إنِّي أسألك مَنزلة فِي الجَنة، لا يبلغها أحَدٌ من خلقك. يريد بدعائه أن يكون أعلى مَنزلة من النبيين والمُرسلين؟! والنَّبِي ﷺ قد نَهَىٰ عن الاعتداء فِي الدعاء (١٠).

السَّادس: طيب المَتَاع من مَأكل، ومَشرب، ومَلبس، ومَسكن.

عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على «أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطّيبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا إِلِي بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ٥١]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ الطّيبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا إِلِي بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [المؤمنون: ١٥]، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ عَامَنُوا صَلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَاشْكُرُواْ لِلّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبَدُونَ ﴾ المنوة على السفو، أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء، والبقرة: ١٧٢]، ثم ذكر الرجل يطيل السفر، أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء، يا رب، ومطعمه حرام ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك) (٢٠).

هذه بعض شروط إجابة الدعاء، وكَمَا أنَّ للدعاء شُرُوطًا؛ فَإنَّ له آدابًا: منها:

\* استشعارك بالذل والخُضُوع لله عَجَّلًا ، والحَاجَة إليه.

\* رفع اليدين.

\* استقبال القبلة.

<sup>(</sup>۱) إشارة إلَىٰ ما أخرجه أحمَد (١/ ١٧٢)، وأبو داود كتاب الصَّلاة، باب: الدعاء، برقم (١٤٨٠)، وغيرهُمَا عن سعد بن أبِي وقاص الله قَالَ: سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يقول: «سَيَكُونُ قَومٌ يَعتَدُونَ فِي الدُّعَاءِ». وصَحَّحَه الألبانِي فِي صحيح الجَامع (٣٦٧١).

<sup>(</sup>٢) مسلم، كتاب الزكاة، باب: قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها.

وكذلك للدعاء أوقات أخبر النَّبِي ﷺ أنَّهَا من سَاعَات الاستجابة:

منها:

١ - بين الأذان والإقامة (١).

٢ – السفر (٢).

٣- وعند نزول المَطَر (٣).

٤ - وفي السُّجُود (١).

(۱) إشارة إلَىٰ ما أخرجه أبو داود كتاب الصَّلاة، باب: ما جاء فِي الدعاء بين الأذان والإقامة، برقم (٥٢١)، عن أنس بن مالك قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لاَ يُرَدُّ الدُّعَاءُ بَينَ الأَذَانِ وَالإِقَامَةِ».

وصَحَّحَه الألبانِي فِي الإرواء برقم (٢٤٤).

- (۲) إشارة إلَىٰ ما أخرجه أبو داود كتاب الصَّلاة، باب: الدعاء بظهر الغيب، برقم (١٥٣٦)، والترمذي كتاب البر والصلة، باب: دعوة الوالدين، برقم (١٩٠٥)، من حديث أبي هُرَيرَة: أنَّ النَّبِي ﷺ قال: «ثَلاَثُ دَعَوَاتٍ مُستَجَابَاتٍ لاَ شَكَّ فِيهِنَّ: دَعَوَةُ الوَالِدِ وَدَعَوةُ المُالِدِ وَدَعَوةُ المُسَافِرِ وَدَعَوةُ المَسَافِرِ وَدَعَوةُ المَطلُوم». وصَحَّحَه الألبانِي فِي صحيح الجَامع (٣٠٣٠).
- (٣) إشارة إلَىٰ ما أخرجه الشافعي فِي الأم (١/ ٤٢٠) من طريق عبد العزيز بن عمر، عن مكحول مَرفوعًا: «اطلُبُوا إِجَابَةَ الدُّعَاءِ عِندَ التِقَاءِ الجُيُوشِ، وَإِقَامَةِ الصَّلاَةِ، وَنُزُولِ الغَيثِ». حَسَّنه الألبانِي، وذكر أنَّ له شَاهدًا من حديث سهل، وابن عُمَر، وأبي أمامة، انظر: الصحيحة حديث رقم (١٤٦٩).
- (٤) لِحَديث: «وَأَمَّا السُّجُودُ فَاجَتَهِدُوا فِي الدُّعَاءِ فَقَمِنٌ أَن يُستَجَابَ لَكُم». رَوَاهُ مسلم كتاب الصَّلاة، باب: النهي عن قراءة القرآن فِي الركوع والسجود، برقم (١٠٧٤) من حديث ابن عبَّاس عَبَّاس عَبَّاس عَبَّاس

٥- وفِي جوف الليل(١١).

### 的樂樂樂の

<sup>(</sup>۱) يدل عليه ما أخرجه البخاري فِي كتاب التهجد، باب: الدعاء والصَّلاة من آخر الليل، برقم (۱) يدل عليه ما أخرجه البخاري فِي كتاب التهجد، باب: الترغيب فِي الدعاء والذكر فِي آخر الليل والإجابة فيه، برقم (۱۷۲۹) من حديث أبِي هريرة ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يَنزِلُ رَبُّنَا -تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ- كُلَّ لَيلَةٍ إِلَىٰ السَّمَاءِ الدُّنيَا حِينَ يَبقَىٰ ثُلُثُ اللَّيلِ الآخرِ يَتُولُ: مَن يَدعُونِي فَأَستَجِيب لَهُ؟ مَن يَسأَلُنِي فَأعطِيهُ، مَن يَستَغفِرنِي فَأغفِر لَهُ».

قَالَ المُصَنف رَجِمُ لِللهُ: ودليل الخَوف قوله تعَالَىٰ: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٧٥].

## الشرح

الخوف: هو شدة الخَشية والحَذَر، وهذه الآية نزلت بعد أُحُد، كَمَا قَالَ غير واحد من المُفَسِّرين، حينما قال قائل: إنَّ قُريشًا يَعُدُّونَ لكم العُدَّة لتستأصل شأفتكم، فقال الله رَجَّنَ : ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُحَوِّفُ أَوْلِيَا آءَهُ، ﴾ أي: يُخُوفكم أولياؤه.

﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوْمِينِنَ ﴾ [آل عمران:١٧٥]. أخبر رَجَّنَ أن مَخَافته وحده شرطٌ فِي الإيمَان.

﴿ وَخَافُونِ إِن كُنكُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ ومَعنَىٰ ذلك: أنكم إذا لَم تَخَافونِي؛ فلستم بِمُؤمنين.

### \* والخوف ثلاثة أنواع:

- الأول: خوف السر، وهو خوف الإنسان من وثن أو جنّي أن يصيبه بِمَكرُوه، وكذا خوفهم من الأوثان والمَعبُودَات من أصنام وجن أن تصيبه بِمَكرُوه؛ هَذَا شرك أكبر؛ لأنه عَلَّقَ قلبه بغير الله تَجُلَّ وهدم أحد مَقَامَات العبادة.
- الثاني: تركه الواجبات خوفًا من الناس، ولا يدخل فِي هذا درء المَفسَدة أو فرض الكفاية الذي إذا قام به بعض الناس سقط الإثم عن الآخرين، ولكن واجب يتعين عليه فيتركه ويتنصل منه، وفرق بين أن يتركه وبين أن يرجئه، فهذا النوع ينافي كمال التوحيد.
- الثالث: الخَوف الطبيعي، وهو الذي جُبل عليه الناس أو جُمهُور الناس،

وهو خوف الإنسان من عدو مُحَقق، ويتخوف من سلوك طريق مُعين إمَّا للصوص؛ أو لأنه مَهجُور يَخشَىٰ أن تنقطع سيارته وتتعطل، فيقول: لا أسلكه هذا مَخُوف، لو تعطلت سيارته يغلب عَلَىٰ ظنه أنه لا يسعفه أحد، هذا من اتخاذ الأسباب.

### 80%条条803

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: ودليل الرَّجَاء قوله تعَالَىٰ: ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف:١١٠].

# الشرح

الرَّجَاء: أحد مَقَامَات العبادة، وهو أمل الإنسان فِي رَحمَة الله وَ وَعفوه، والجَمع بين الخَوف والجَمع بين الخَوف والجَمع بين الخَوف والرَّجاء، أن يَخاف من الله ويرجوه؛ لأنَّ الرَّجَاء يُطمِع فِي رَحمَة الله، والخَوف يَردع عن مَغَاضب الله؛ ولِهَذَا قال بعض أهل العلم: الخَوف والرَّجَاء جناحان للعبد.

الآية الكَريمة: ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِهِ ۽ ﴾ يؤمل لقاء الله وَ عَلَيْ ويطمع، فإن هذا الطمع لا يكفي، بل: ﴿فَلَيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَىٰ ﴾ إذن في الآية دليل عَلَىٰ وُجُوب العَمَل الصَّالِح.

﴿ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ ونعني بالعَمَل الصَّالِح: كل مَا يُقَرِّب إلَىٰ الله فرضًا كَانَ أو مَندُوبًا ﴿ فَلْيَعْمَلُ عَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَحَدًا ﴾ دليل الاستعداد للقاء الله وعَمَلُ الصَّالِحَات الخَالصَة ﴿ وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَحَدًا ﴾ وسَوَاء كان الشرك أكبر، وهذا مُخرج من المِلة، أو أصغر وهذا يُنَافي كمال التوحيد.

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: ودليل التوكل قوله تعَالَىٰ: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواۤ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٣]. وقوله: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ وَ ﴾ [الطلاق: ٣].

# الشرح

التوكل لغة: التفويض، وَكَّلَهُ إذا فَوَّضَهُ، وكلت فلانًا، أي: فوضته فِي الأمر. والوكالة هي: جعل الإنسان نائبًا مُفَوضًا عنه فيما يَخصه.

واصطلاحًا: اعتماد القلب عَلَىٰ الله وَ الله عَلَىٰ الله وَ النَّهِ عَلَىٰ الله وَ الله وَالله وَالله

ومن فعله ﷺ الأسباب: أنه إذا أراد غَزوَة وَرَّىٰ بغيرها (١) مع إعداد العُدَّة الكافية لَهَا، لِمَاذا يُورِّي بغيرها؟ هذا من الأسباب المَشرُوعَة حتَّىٰ لا يعلم المُغزون من الكفَّار.

وَلَمَّا كَانَ يُومِ الفَتْحَ جَهَّزَ عَشْرَةَ آلاف بَكَامَلَ عُدَّتِهِم وَعَتَادَهُم، وَكَانَ ﷺ يعزل مِمَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيهُ (٢) نَفَقَة أَهِلهُ السنَّة والسَّنتين، وقد أَمَرَ الله ﷺ العباد بالسَّعي

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الجِهَاد، باب: المَكر فِي الحَرب، برقم (٢٦٣٧) عن كعب بن مالك، عن أبيه: «أَنَّ النَّبِيَّ يَّالِكُ كَانَ إِذَا أَرَادَ غَزَوَةً وَرَّىٰ غَيرهَا». وصَحَّحَه الألبانِي فِي صحيح الجَامع برقم (٤٦٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب التفسير، باب: قول الله تعَالَىٰ: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾. برقم (٤٨٨٥)، ومسلم كتاب الجِهَاد، باب: حُكم الفيء، برقم (٤٥٥٠) من حديث عُمَر ﷺ.

بطلب الكسب فِي آيات كثيرة من كتابه، منها: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَكَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا ﴾ [الملك:١٥].

وقال عَلَىٰ الله حَقَّ تَوَكَّلُونَ عَلَىٰ الله حَقَّ تَوَكَّلِهِ لَرَزَقَكُم كَمَا يَرزُقُ الطَّير، تَعَدُو خِمَاصًا، وَتَرُوحُ بِطَانًا ((). والمَعرُوف عند العُقلاء أنَّ الطيور لا تَمكث فِي أوكارها أو أعشاشها، بل تَخرج منها فِي الصَّباح جَائعَة تضرب يَمينًا وشِمَالًا تفتش عن قُوتِهَا، وتعود وقد ملأت حواصلها، فَهَذَا حَثُّ منه عَلَىٰ السعي فِي طلب الرزق؛ لأنه ضرب مَثلًا فِي الطير، وقد عرفنا حالتها قبل قليل.

الآية الكريمة: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]. هذه الآية جاءت في آخر الحِوَار الذي قَصَّهُ الله عَلَى عن مُوسَىٰ وقومه: ماذا قَالَ لَهُم مُوسَىٰ؟ قال: ﴿ يَنقَوْمِ ٱدْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كُنْبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٢١]. فقال القوم له: ﴿ إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّادِينَ ﴾ آخر ما قالوا: ﴿ فَاذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَدْتِلا ٓ إِنَّا هَهُنَا

قَاعِدُونَ ﴾ والمَعنَىٰ: لا يُمكن أن نذهب، وكيف تأمرنا أن ندخلها وفيها من فيها من الجَبَّارين؟! اذهب أنت وربك فَقَاتلًا.

وهَذَا رَدُّ فِي غاية الجَلافة وسوء الأدب، فَانبَرَىٰ رَجُلان من المُؤمنين من العقلاء الأكياس: ﴿ قَالَ رَجُلانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَا ٱدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنْتُم مَّوْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]. الْبَابَ فَإِذَا دَخُلُوا بِالسَّبَ، وادخلوا الباب عليهم كَمَا أمركم نبيك، يُقَال: إنَّ أحدهُمَا يوشع بن نون عَلَيْهُ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمَد (١/ ٣٠)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي السِّلسلة الصَّحيحة برقم (٣١٠).

انظروا إلَىٰ العقل، قال: ادخلوا كَمَا أمركم نبيكم، وتوكلوا عَلَىٰ الله، مع ذلك افعلوا السبب –ما أمرتُم به– مع التوكل عَلَىٰ الله ﷺ.

وهذه الآية جيء بِهَا تذكيرًا لنا، ففيها بالإضافة إلَىٰ الأمر بالتوكل، وأنه شرط فِي الإيمَان: ﴿وَعَلَى ٱللّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ التحذير من سلوك مسلك المُكذبين مثل بنِي إسرائيل مع مُوسَىٰ، كَمَا فِي السِّياق تسلية النَّبِي ﷺ، وأنه ليس بدعًا من المُرسَلين الذين رُدَّ قَولُهُم.

الآية الأخرى: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُۥ ﴿ [الطلاق:٣]. وَعَدَ الله ﷺ للمتوكل عليه بأنه حسبه -أي: كافيه-.

80条条条03

قَالَ المُصَنف رَحَلَاللهُ: ودليل الرَّعْبَة، والرَّهْبَة، والخُشُوع قوله تعَالَىٰ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لَيَكَ وَرَهَبَ وَكَانُوا لَنَا الْمَصَنف رَعْبَ وَكَانُوا لَنَا الْمَانِيَاءَ وَكَانُوا لَنَا خَلْشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

## الشسرح

الرَّغبَة والرَّهبَة مُتَقَابِلان.

فالرَّعْبَة: الطمع والضراعة.

والرَّهبَة: الخَوف.

والخُشُوع: هو الخُضوع لله ﷺ .

هذه الآية مِمَّا أَثْنَىٰ به الله عَلَىٰ خَاصَّته، وهم الأنبياء -عليهم الصَّلاة والسَّلام-، وَصَفَهُم الله ﷺ فِي هذه الآية بعدَّة صفات تأمَّلوهَا:

أولًا: المُسَارَعَة فِي الخَيرات.

والثانية: ﴿وَيَدْعُونَنَا رَغَبَا وَرَهَبَا ﴾ يَجمَعُون بين الرَّعْبَة والرَّهبَة، وهكذا كلما عَظُم الإيمَان فِي قلب العبد عَظم فِي قلبه الرَّعْبَة والرَّهبَة؛ ولِهَذَا قَالَ الله ﷺ: ﴿وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف:٥٦].

والصِّفَة الأخيرة: ﴿ وَكَانُوا لَنَا خَشِعِينَ ﴾.

هذه صفات أولياء الله، وفي ذكر صفة الأولياء أمرٌ بالتَّأسِّي بِهم، كما أن في ذكر صفات الفُجَّار والعُصَاة تَحذير ونَهي عن التشبه بهم وهذا من الأساليب البديعة، ذكر الصِّفَات الحَميدة فيه أمر بفعلها والتَّأسِّي بأهلها، وذكر الصِّفَات القبيحة فيها نَهى عن فعلها والتحذير من أهلها.

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللَّهُ: ودليل الخَشية قوله تعَالَىٰ: ﴿ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَاخْشُونِي ﴾ [البقرة: ١٥٠].

### الشسرح

الخَشية -كَمَا قَال بعض أهل العلم-: خَوفٌ يصحبه تعظيم.

وهذه الآية: ﴿ فَلَا تَغْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ ﴾ قبلها: ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجَهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ \* وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ مُطَرَهُ لِنَالَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِي ﴾ [البقرة: ١٥٠]. الناس -منهم اليهود الذين أرجفوا - لَمَّا صُرِف النَّبِي ﷺ إلَىٰ الكعبة للصَّلاة حُوِّل من بيت المَقدس قالوا: ﴿ مَا وَلَهُمُ عَن قِبْلَئِهُمُ ٱلَّذِي كَانُواْ عَلَيْهُمُ أَلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ﴾ (١٠).

هذا إرجاف حتَّىٰ تَمرض القلوب الضعيفة من المُنَافقين، فَحَذَّرَ الله ﷺ نبيَّه والمُؤمنين بقوله: ﴿فَلا تَخْشُوهُمُ وَٱخْشُونِ ﴾ ولوا وجوهكم شطر المسجد الحَرَام حيثما كنتم؛ لأنَّ هذه أوامر الله، وأوامر الله لا يُخشىٰ فيها لومة لائم أبدًا، يفعل الإنسان ما أمره الله به.

#### 80%%%03

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ٢١٨).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: ودليل الإنابة قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَأَنِيبُوٓاْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُواْ لَهُ, ﴾ [الزمر:٥٤].

## الشرح

﴿ وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِكُمْ ﴾ أقبلوا عليه بالطَّاعَات، ﴿ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ فالإنابة إذا أُودت فهي بِمَعنَىٰ الإسلام وبِمَعنَىٰ الإيمَان، لكن إذا قُرنَت بالإسلام؛ كانت الإنابة بالقلب، والإسلام بالجَوَارح بالأعمال الظاهرة، مثل الإيمَان والإسلام إذا جُمع بينهما؛ انصرف الإيمَان إلَىٰ الاعتقاد -أعمال القلوب-، والإسلام إلَىٰ أعمال الجَوَارح، وإذا انفرد كل واحدٍ منهما شَمل الآخر، وسوف يَأتِي لِهَذَا بَيَان فِي مَحله -إن شاء الله تعَالَىٰ-.

### 80%条条63

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لَللهُ: ودليل الاستعانة قوله تعَالَىٰ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُ دُ وَإِيَّاكَ نَعْبُ دُ وَفِي الحَديث: ﴿إِذَا استَعَنتَ فَاستَعِن بِاللهِ».

# الشرح

\* الاستعانة: طلب العون، وهي قسمان:

- طلب العون فيما لا يقدر عليه إلَّا الله، وهَذَا خَالص حقه ، وصرفه لغير الله شرك أكبر مُخرج عن المِلَة.

- والثانِي: طلب العون من المَخلوق فيما يقدر عليه المَخلوق، وشروط هذا:

أولًا: أن يكون المَخلوق قَادرًا؛ لأنك لو استعنت بغير قادر، وأنت تعلم من حاله ذلك؛ فإنك أحرجته، وكلفته ما لا يطيق، وهذا لا يَجُوز.

الثانيي: أن يكون حيًّا.

الثالث: أن يكون حَاضرًا، وقد يُستَعَان بالغائب فِي أحوال مُعيَّنة، قد يتصل بغائب، أو يكاتب فيطلب منه الإعانة بمَاله أو بجَاهه.

وفِي الآية أمر بالعبادة وبالاستعانة: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾.

وسر ذلك قَالَ بعض أهل العلم: لأنه لا يُمكن أداء العبادة على وجهها الصَّحيح دون الاستعانة بالله ﷺ.

#### 的条条条(3)

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لِللهُ: ودليل الاستعادة قوله تعَالَىٰ: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴾ [الفلق: ١]. و: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الناس: ١].

# الشرح

هاتان الآيتان الكريمتان: أو لاهما بَدءُ سورة الفلق، وثانيهما بدء سورة الناس، والشاهد منها: في الاستعاذة بالرَّبِّ، وهو شرب الناس.

والاستعاذة: هي طلب العَوذ والالتجاء إلَىٰ الله ﷺ هربًا من المَكرُوهَات، وهاتان السورتان كَمَا تعلمون هُمَا سورة «الناس» و «الفلق»، وقد تضمنت سورة الناس خَاصَّة أنواع التوحيد الثلاثة:

توحيد الربوبيَّة: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾.

وتوحيد الألوهيَّة: ﴿ إِلَـٰهِ ٱلنَّـاسِ ﴾.

وتوحيد الأسمَاء والصِّفَات: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّـاسِ ﴾.

فعلماؤنا وأئمَّتنا حين قَرَّرُوا أنواع التوحيد الثلاثة لَم يُقروها اعتباطًا من أنفسهم، بل باستقراء الكتاب والسنَّة، ومن أقدم المُتَكلمين بتقسيم التوحيد أبو يوسف (١) صاحب أبي حَنيفة -رَحِمَ الله الجَميع-.

### 80%条条63

<sup>(</sup>١) كلام أبِي يُوسف رَجَعُ لِللَّهُ فِي «كتاب التوحيد ومعرفة أسمَاء الله وَ الله وَ اللهُ اللهُ

قَالَ المُصَنف رَحِمُلَللهُ: ودليل الاستغاثة قوله تعَالَىٰ: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَاسْتَجَابَ لَكُمُ ﴾ [الأنفال:٩].

## الشسرح

الاستغاثة: طلب الغَوث، وهو الدعاء حال الشِّدَّة، ويُفَرَّق بين الاستغاثة والدعاء، فالدعاء أعَمُّ حيث يكون فِي الشِّدَّة والرَّخَاء، أمَّا الاستغاثة فلا تكون إلَّا فِي الشِّدَّة.

والاستغاثة بالله عَنَّ خالص حقه عَنَّ ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ هذه الآية ضمن ما أخبر الله عن أهل بدر، فذكر أنَّ من نعمته عليهم أنه أجَابَهُم حين استغاثوه حين كَانَ رَسُول الله عَنَيُ يستغيث بالله (۱)، فإنه استجاب له وَاَمَدَّهُ بالمَلائكة، ونَصَرَه على المُشركين مَعَ قلة عدد المُسلمين وعدَّتِهم،

وكثرة عَدَد المُشركين وعدَّتِهم.

والسؤال: هل يُستَغاث بالمَخلوق؟

الجواب: مَضَىٰ تفصيل ذلك في الاستعانة.

80%%%

قال المُصَنف رَجَالِللهُ: ودليل الذبح قوله تعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِ وَنُسُكِى وَمُعَيَاىَ وَمَمَاقِ لِللهِ مَن لَبَعَ وَمُعَيَاىَ وَمَمَاقِ لِللهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنعام:١٦٢-١٦٣]. ومن السنَّة: «لَعَنَ الله مَن ذَبَحَ لِغَيرِ الله».

## الشرح

الآية فيها الأمر بالإخلاص فِي عدَّة أشياء: أُمِرَ النَّبِي ﷺ والأمَّة تبع له بالإخلاص لله فيما تضمنته الآية:

الأول: الصَّلاة، وسَوَاء كانت الصَّلاة نافلةً أو فريضة، ودليل شُمُول النوافل العُمُوم، وهو قوله تعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي ﴾.

والثاني: ﴿وَنُسُكِي﴾ وهو الشاهد من الآية، والنسك الذَّبيحَة كَالهَدي والأضحية.

والثالث: ﴿ وَعَياكَ ﴾ ما أحيا عليه من أحوال.

﴿وَمَمَاقِ ﴾ أي: ما أموت عليه.

﴿ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ هذه أربعة أشياء تضمنتها الآية، وتضمنت الأمر فيها بالإخلاص لله رَجِّنَةً ؛ لأنه مَحض حقه.

﴿ لَا شَرِيكَ لَهُۥ وَبِذَ لِكَ أَمِرْتُ ﴾ أمرت بِهَذه الأوامر.

﴿ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُتِّلِمِينَ ﴾ فهو إمام المُسلمين ﷺ من أمَّته وغيرهم.

قَالَ الشَّيخ: ومن السنَّة: «لَعَن الله مَن ذَبَحَ لِغَير الله».

الحَديث فِي صحيح مسلم عن علي الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ بِأَربَعِ

كَلِمَاتٍ: لَعَنَ الله مَن ذَبَحَ لِغَيرِ الله، لَعَنَ الله مَن لَعَنَ وَالِدَيهِ، لَعَنَ الله مَن آوَىٰ مُحدثًا، لَعَنَ الله مَن غَيَّرَ مَنَارَ الأَرض»(۱).

واللعن من الله: طرد المَلعون، وإبعاده عن الرحمة.

ومن المَخلوق: طلب الطرد والإبعاد من رَحمَة الله.

مَحل الشاهد: هُوَ مَا اقتَصَر عليه المُؤلف: «لَعَنَ الله مَن ذَبَحَ لِغَيرِ الله». ولابد من بَيَان أمور فِي الذَّبح يَجب التنبه إليها ووعيها؛ لأنَّ كثيرًا من الناس يقول: أنا ذَبَحت كذا، هذا لغير الله، وذلك خلط عجيب لقلة الفقه.

\* فليعلم أنَّ الذبح قسمان: ذبح عَادَة، وذبح عبادة:

- الأول: ذبح عادة ليس فيه أجر ولا وزر، هذا الأصل، الأصل فيه عَدَم الأجر، وعدم الوزر والإثم، ومن ذبح العادة ذبح الذبائح للبيوت أو لاجتماعاتهم الخَاصَة.

مثال ذلك: تَخرج مَجمُوعَة أناس أو عوائل إلَىٰ مكان، ويذبَحُون ما تَيسَّرَ لَهُم ذبيحة أو ذبيحتين أو أكثر أو أقل، هذا فِي الأصل ليس فيه أجر ولا وزر ما لَم تدخله نيَّة، فإن الوزر والأجر مترتبان علىٰ النيَّة، فإن دخلته نيَّة طيبة كإعفاف الرَّجُل بِهَذه الذبائح أولاده وآل بيته فله أجر، وإن دخلته نيَّة سيئة كالفخر والخُيلاء وكسر نفوس الفقراء كان عليه وزر؛ إذن فليس فِي ذبح العادة أجر ولا وزر لذاته.

- الثانِي: ذبح العبادة، وهَذَا ثلاثة أقسام: شرعي، وبدعي، وشركي.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الأضاحي، باب: تَحريم الذَّبح لغير الله تعَالَىٰ ولعن فاعله، برقم (١٠)، من حديث على الله.

فالشَّرعي: ما شرعه الله وَ الله عَلَيْهُ ؛ إمَّا وُجُوبًا كالهَدي والأضحية علىٰ قول -هو الذي نرجحه-، والمَندُوب كالذي يُذبَح صَدَقَة عن موتاه أو عن نفسه.

الثاني: -مِن ذَبِحِ العبادة - هو البدعي: كالذي يذبح عند قبرٍ لله مُعتَقدًا أنَّ لَهَا مزيد فضل عند هَذَا القبر، فهو لَم يقصد صاحب القبر بذبيحته؛ ولذا كانت ذبيحته من البدعة لِمَا تقدم؛ فسميت بدعة لأنه عَبَدَ الله في مكان لَم يشرع الله فيه العبادة.

الثالث: -هو الشركي-: وهو الذبح لغير الله كَالجِنِّ والقبور والأصنام؛ يذبح تقربًا إلَىٰ هؤلاء؛ طلبًا منهم رفع الدرجات، أو خوفًا من شَرِّهم، هذا هو الشِّركي الذي ينقل من ملة الإسلام إلَىٰ ملة الكفر، والذي كانت عليه قريش والمُشركون، ولعله بِهَذَا التفصيل اتَّضَحَ الفرق بين الذبائح.

#### 20条条条03

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: ودليل النذر قوله تعَالَىٰ: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَعَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُهُ, مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان:٧].

### الشسرح

فِي النذر عدَّة مَسَائل:

الأولَىٰ: فِي تعريفه.

والثانية: فِي حُكمه.

والثالثة: فِي شروطه.

أولًا: تعريفه لغة: الإلزام.

واصطلاحًا: إلزام المُكَلَّف نفسه بعبادة لَم تَكُن واجبة عليه بأصل الشَّرع.

الثاني حكمه: وحكمه منه ما هو شرعي، ومنه ما هو شركي.

فالشرعي: هو ما كان لله وَعُجَّلًا .

والشركي: ما كان لغير الله. هذا تقسيم مبدئي.

ثُمَّ النذر الشَّرعي ينقسم إلَىٰ قسمين: منجَّز، ومعلق، فالمُنجَّز ضد المُعَلق، ويُسَمَّىٰ المُطلق الأنه لَم يقيد بشيء، ولَم يُعلق علىٰ شيء، كقول القائل: عَلَيَّ نذرٌ العمرة هذا العام، أو لله أن أعتمر هذا العام، أو أن أحج هذا العام. أو يقول: لله عَلَيَّ أن أتصدق بألف دينار. هذا هو المُنجَّز.

وأمَّا المُعلق: فهو ما عُلق علىٰ أمر يوفَّىٰ بِحُصُوله، كقول القائل: إن شفىٰ الله مريضي فعلي صيام كذا، وإن رد الله غائبِي عَلَيَّ صَدَقَة كَذَا، فهذه الأمور وأمثالُهَا

من النذر المُعلق؛ لأنه علقه علىٰ شرط، هذه تقسيمات النذر.

ذَهَبَ بعض أهل العلم إلَىٰ أن النذر مُحَرَّم، واستدلوا بقوله ﷺ: «إِنَّ النَّذَرَ لَا يَأْتِي بِخَيرٍ، وَإِنَّمَا يُستَخرَجُ بِهِ مِنَ البَخِيلِ» (١). قالوا: هذا ذم، وذم الفعل من صيغ النهي الفرعيَّة، والنهي الأصل فيه التَّحريم.

والصَّوَاب: أن النذر ليس بِمُحَرَّم، ولكن تركه أولَىٰ، ومَن نذر فعليه الوفاء، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِوَ عَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُّهُ, مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان:٧].

### \* ثالثًا: شروط النذر:

- التكليف، وهو يشمل البلوغ والعقل.
- أن يكون النذر -أي: المَنذُور به- طاعة.
  - أن يكون المَنذُور به ملكًا للنَّاذر.
    - القُدرَة.
    - حُصُول المَنذُور عليه.

والأربعة عَامَّة فِي المُطلق والمُقيد، وأمَّا جُصُول المَنذُور عليه فهو فِي المُعلق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب القدر، باب: إلقاء العبد النذر للقدر، برقم (۲۲۰۸)، ومسلم كتاب الأيمان والنذور، باب: النهي عن النذر وأنه لا يرد شيئًا، برقم (۲۱۳۵) من حديث ابن عمر شه واللفظ الذي ذكره الشيخ -وَفَقهُ الله- هو الذي أورده النسائي في سُننه كتاب الأيمان والنذور، باب: في اللغو والكذب، برقم (۳۸۰۱)، وصَحَّحَهُ الألبانِي في إرواء الغليل برقم (۲۵۸۵).

#### \* تنبیه:

مَن عَجَزَ عن الوفاء بنذر الطاعة؛ وَجَبَ عليه التَّحَلل بكَفَّارة اليمين، وهي: اطعام عشرة مساكين، أو كسوتُهم، أو تَحرير رَقَبَة مُؤمنة، فإذا عَجَزَ عن هذه كلها صَامَ ثلاثة أيام.

وأمَّا نذر المَعصية فإن الإجمَاع مُنعَقد علىٰ تَحريمه، وعَدَم الوَفَاء به، وهل فيه كفارة؟

قولان لأهل العلم، والصَّوَاب لُزُوم الكَفَّارَة؛ لِحَديث: «لاَ نَذرَ فِي مَعصِيةٍ، وَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يُمِين»(١).

الآية قبلها: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴿ عَنَا اللّهِ عَنَا اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴿ يُوفُونَ بِالنّذِرِوَيَخَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان:٥-٧]. فهل جاءت في معرض الثناء، أو في معرض الذم؟ بل هي في معرض الثناء والمدح، فإذن الآية دليل عَلَىٰ أنَّ النذر ليس بِمُحَرَّم، وأنَّ الوفاء بنذر الطاعة من صفات الأبرار، جعلنا الله وإيَّاكم منهم.

### 20%条条63

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمَد (٦/ ٢٤٧)، وأبو داود كتاب الأيمَان والنذور، باب: من رأى عليه كفارة إن كان فِي معصية، برقم (٣٢٩١)، والترمذي كتاب النذور والأيمَان، باب: أن لا نذر فِي معصية، برقم (١٥٢٤)، والنسائي كتاب الأيمَان والنذور، باب: كَفَّارَة النذور، برقم (٣٨٣٥)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي الإرواء برقم (٢٥٩٠).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللهُ: الأصل الثانِي: معرفة دين الإسلام بالأدلة، وهو: الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبَرَاءَة من الشِّرك، وهو ثلاث مراتب: الإسلام، والإيمَان، والإحسان.

## الشرح

قول الشَّيخ رَجِمُلَسَّهُ فِي الإسلام فِي الأصل الثانِي أنه: «معرفة دين الإسلام بالأدلة».

الأدلة: جَمع دليل، وهي الكتاب والسنَّة والإجمَاع، وهذه الثلاثة الأصول مُتَّفَق عَلَيهَا، والقياس وقول الصَّحَابِي إذا لَم يُخَالف، هذه الأدلة الَّتِي تثبت بِهَا الأحكام الشَّرعيَّة، والدين الأصل فيه النص، فلا يعبد الله إلَّا بنص من كتاب أو سنَّة.

قال على بن أبي طالب الله فيما يُروَى عنه: «لَو كَانَ الدِّينُ بِالرَّأْيِ؛ لَكَانَ بِاطِنُ الخُفِّ أُولَىٰ بِالمَسح مِن أَعلاهُ»(١).

وقالَ الشَّعبِي لَحَمِّلَللهُ: «إِيَّاكُم والمُقَايسَة، فوالذي نفسي بيده؛ لئن أخَذتُم بالقياس لتحلن الحَرَام، و لتحرمن الحَلالَ، فما بلغكم عَمَّن حفظ من أصحاب مُحَمَّد ﷺ فخذوا به "().

وقد اتفقت كلمة الأئمَّة الأربعة وغيرهم على وُجُوب رَدِّ كُلِّ قول يُخَالف الكتاب والسنَّة؛ وهذا لِمَا تَقَرَّرَ عندهم -رَحِمَهُم الله- أنَّ الدين يَجب أن يكون من

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (ص۱۲).

<sup>(</sup>٢) سنن الدارمي (١/ ٦٠)، برقم (١٠٩).

الكتاب والسنَّة، والإجمَاع حُجَّةٌ بنفسه، والصَّحيح أن مُستَندَه النص، ولكن هذا النص قد يُعرَف، وقد لا يُعرَف.

قَالَ الشَّيخُ فِي تعريف الإسلام هو: «الاستسلام لله بالتوحيد».

التوحيد: هو أساس الدِّين وقاعدته، فدون التوحيد لا وزن لأي عبادة.

والتوحيد فِي اللغة: التفريد، بأن يُجعل الشيء واحدًا، وتوحيد الله: هو إفراده بالربوبيَّة، والألوهيَّة، والأسمَاء والصِّفَات.

قَالَ: «والانقياد له بالطاعة».

الانقياد لله، والانقياد هذا إن كَانَ ظاهرًا وباطنًا؛ فهو عَمَل المُؤمنين، وإن كان ظاهرًا فقط؛ فَهُو عَمَل المُنَافقين، ولكن الانقياد الصَّحيح هو ما يشمل الظاهر والباطن؛ صحة العمل في الظاهر، وإخلاصه لله في الباطن.

قوله: «والبراءة من الشرك» هذا هو التحقيق والصواب، وفي بعض النسخ: «والخلوص من الشرك». بدل البراءة.

قَالَ بَعضُ عُلَمَائناً: إنَّ كلمة «الخُلوص» مُقحَمة أو مُبدلة من بعض النسَّاخ، والصَّحيح «البَرَاءة من الشِّرك»، ولعله يُؤيِّده.

\* قول الشَّيخ رَجَمْ لَشَّهُ فِي بعض رسائله:

«أصل الدِّين وقاعدته أمران:

الأول: الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له، والتَّحريض عَلَىٰ ذلك، والمُوَالاة فيه، وتكفير من تركه.

الثانِي: النهي عن الشرك فِي عبادة الله، والتغليظ فِي ذلك، والمُعَادَاة فيه -يَعنِي:

فِي الله- وتكفير من فعله»(١).

فَهَذَا القول يَتَضَمَّن الولاء والبراء.

قَالَ الشيخ: «وهو ثلاث مراتب».

المَرَاتب: جَمع مرتبة، والمَرتبة: المَكَانة الَّتِي يستحقها الشيء.

فمراتب الدين ثلاث: الإسلام، والإيمَان، والإحسان، وهذا مُستَنبَطُّ من قوله على في حديث جبريل المَشهور: «هَذَا جِبرِيلُ أَتَاكُم يُعَلِّمُكُم دِينكُم» (٢). وكانت أسئلة جبريل على لله لله عن هذه الثلاث، فَعَدَّ النَّبِي عَلَيْ ذلك الدِّين، والقول ما قاله الله ورسوله؛ فلا دين حتَّىٰ تكتمل هذه المَرَاتب الثلاث عند العبد.

### 80%条条63

<sup>(</sup>١) «الواجبات المُتحَتمَات»، جَمع عبد الله بن إبراهيم القرعاوي (ص٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، عن عمر ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لِسَّهُ: وكل مرتبة لَهَا أركان، فأركان الإسلام خَمسَة: شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ مُحَمَّدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحَرام.

فدليل الشَّهَادَة قوله تعَالَىٰ: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأَوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَاَيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَ ٱلْعَرْبِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران:١٨]. ومعناها: لا مَعبُودَ بحق إلَّا الله وحده.

«لا إله»: نافيًا جَميع ما يُعبَد من دون الله.

«إلَّا الله»: مثبتًا العبادة لله وحده، لا شريك له فِي عبادته، كَمَا أنه لا شريك له فِي عبادته، كَمَا أنه لا شريك له فِي ملكه.

## الشسرح

الأركان: جَمع رُكن، والركن هو الجَانب الأقوى فِي البناء، فأركان الإسلام: قواعده الَّتِي يَنبَنِي كما في حديث عمر على قال: قال على: «بُنِيَ الإسلامُ عَلَىٰ قواعده الَّتِي يَنبَنِي كما في حديث عمر على قال: قال على: «بُنِيَ الإسلامُ عَلَىٰ خَمسٍ: شَهَادَةِ أَن لاَ إِلَهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَإِقَامِ الصَّلاةِ، وَإِيتَاءِ الرَّكَاةِ، والحج، وصومِ رَمَضَانَ (1). فقد أخبر على أن الإسلام يَنبَنِي عَلَىٰ هذه القواعد الخَمس، وسُمِّيت أركان، ومن المَعلوم أن البيت لا يُبتنَىٰ حتَّىٰ يكتمل أركانه.

الركن الأول: الشهادتان «شهادة أن لا إله إلَّا الله، وأنَّ مُحَمَّدًا رسول الله». والشهادة فِي اللغة تطلق على شيئين: الإعلام، والحُضُور.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الإيمَان، باب: الإيمَان وقول النَّبِي ﷺ: بُنِي الإسلام علىٰ خَمس، برقم (٨)، ومسلم كتاب الإيمَان، باب: بَيَان أركان الإسلام ودَعَائمه العظام، برقم (١١٢).

فمن الأول: قول القائل: أشهد أنَّ فلانًا فعل كذا. فما مَعنَىٰ قوله: أشهد أن فلانًا كذا؟ أُعلم وأُخبر.

ومن الثانِي: قَولُهُم: كان يشهد الصبح جَمَاعَة. مَعنَىٰ يشهد الصبح: يَحضر، وفِي التراجم يقولون: شَهِد بدرًا. -أي: حَضَرَهَا-.

وفي الاصطلاح: إقرار المُكَلف على نفسه لله بالوحدانيَّة، ولنبيِّه على بالرِّسَالة مَعَ مَا تقتضيه الشهادتان، والبداءة بالشهادتين؛ لأنَّهُمَا أصل الأصول، فأصل الأصول الشَّهَادَة للسَّهَادَة لللهُ بالوحدانيَّة، ويكمل ذلك بالنسبة للمُكَلف الشَّهادة للنَّبِي عَلَيْهُ، فالشَّهَادَة للله بالوحدانيَّة فيها ركن الإخلاص، والشهادة للنَّبِي عَلَيْهُ فيها ركن المُتَابَعَة له، وهذان رُكنَا العبادة، وإن شئت فَقُل: شروط قبول العَمَل.

شهادة «أن لا إله إلَّا الله» نبدأ أولًا بِمَعنَاهَا، ثُمَّ نتبع ذلك بالكلام عَلَىٰ الدليل.

«لا إله إلَّا الله) مَعنَاهَا اختصارًا: لا معبود بِحَقِّ إلَّا الله.

ومن الأدلة عَلَىٰ هَذَا المَعنَىٰ: قوله ﷺ: «مَن قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلَّا الله، وَكَفَرَ بِمَا يُعبَدُ مِن دُونِ الله حَرُمَ دَمُهُ وَمَالُهُ اللهَ الحَديث.

هَذَا هُوَ المَعنَىٰ الصَّحيح لشهادة «لا إله إلَّا الله»، وهو الذي مَنَعَ الكفار من قولِهَا، أمَّا تفسيرها بـ: أنه لا خالق إلَّا الله، ولا رازق إلَّا الله، فهو تفسير باطل؛ لأنه:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الإيمَان، باب: الأمر بقتال الناس حتَّىٰ يقولوا: لا إله إلَّا الله مُحَمَّد رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة، برقم (١٢٩).

أُولًا: لا يَتَضَمَّن إلَّا توحيد الربوبيَّة، وذلكم مَا كَانَ المُشركون مُقرِّين به علىٰ عهد رَسُول الله ﷺ، ولَم يدخلهم فِي الإسلام.

وثانيًا: لو كان المُرَاد هَذَا ما امتنع المُشركون عن قولِهَا، ولكنهم عرفوا المُرَاد، وهو خلعهم جَميع الأوثان؛ ولِهَذَا قالوا فيما قَصَّ الله عنهم: ﴿ أَجَعَلَ أَلَا لِمُ اللهُ عَنهم: ﴿ أَجَعَلَ أَلَا لِمُ اللهُ عَنهم: ﴿ أَجَعَلَ أَلَا لِمُ اللهُ عَنهم إِلَهُ اللهُ عَنهم اللهُ عَنهم اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَنهم إلى اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ اللهُ عَنهم عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَ

### ويَدُّل علىٰ بطلانه:

ثالثًا: أنَّ أبا جهل وصناديد الكفر ماتوا علىٰ التوحيد، وأن قتلهم كَانَ ظُلمًا!! سبحانك هذا بُهتان عظيم.

هذا مَعنَاهَا المُختَصَر: لا معبود بِحَقِّ إلَّا الله. وقد ذكرنا الأدلة عليه، والأدلة على بطلان ما يُخَالفه.

أمَّا معناها المَبسُوط: فإن الكلمة تتألف من ركنين، وهُمَا: النفي، والإثبات:

«لا إله»: نافيًا جَميع ما يُعبَد من دون الله، وهَذَا ما عقله المُشركُونَ وعرفوه، وامتنعوا من قَولِهَا لأجله.

«إلا الله»: مُثبتًا العبادة لله وحده، فكما أنه وَ لَمَنْ لا شريك له فِي ملكه، كذلك لا شريك له فِي عبادته، فالرب وَ لَمُنْ يَحتج عَلَىٰ المُشركين فِي إنكارهم الألوهيَّة بإقرارهم بالربوبيَّة أم بالألوهيَّة ؟

يطالبهم بالألوهيَّة، يَدعُوهُم إليها، ويأمرهم بِهَا، أما الربوبيَّة فإنَّهُم مُقرُّونَ بِهَا، وهَذَا مَا تَعَوَّدنَاه من ربِّنا فِي القرآن الكَريم: يُحَاج المُشركين على إنكارهم الألوهيَّة، ويقيم عليهم الحجة في الألوهيَّة بِمَا يعرفونه منه بالربوبيَّة، ولكن إذا

عميت القلوب واستحكمت الأهواء فلا حيلة.

يُقضىٰ عَلَىٰ المَر عَفِي أيام مِحنَتِهِ حَتَّىٰ يَرَىٰ حَسَنًا مَا ليس بالحَسَنِ

الدليل: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَةَ بِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَايِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَةَ بِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَايِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَرْبِينُ الْمَحَدِيمُ ﴾ [آل عمران:١٨]. نتأمل مَضمُون هذه الآية، فيها ثلاثة شُهَدَاء على وحدانيَّة الله ﷺ وهم:

أُولًا الحَق تَظَانَ: شَهدَ بنفسه عَلَىٰ وحدانيته، ولا أعلم منه، ولا أصدق حديثًا منه، ولا أحسن قيلًا.

الثانِي المَلائكة: فَهُم أعلم المُكَلفين بالله ، وهَذَا دليل عَلَىٰ فضلهم ومكانتهم عند ربِّهم إذ استشهدهم عَلَىٰ وحدانيته.

والثالث أهل العلم: عُلَمَاء الشَّرع، وفِي هَذَا تزكية وتعديل لعُلَمَاء الشَّرع، وأَنَّهُم أفضل البشر، فلو لَم يكونوا كذلك ما استشهدهم الله على وحدانيته: ﴿وَأُولُوا الْعِلْمِ ﴾ بعد الأنبياء.

وفِي هَذَا رَدُّ على بعض المُنتَسبَين إلَىٰ الدَّعوَة الذين يقولون: الداعية أفضل من العَالِم. بِحُجَّة أنَّ الداعية كالسَّحَابَة يَتَنَقَّل من مكانٍ إلَىٰ مكان، وكلُّ ينال من هذه السَّحَابَة، كُلُّ يستقي منها، أمّا العَالِم مثل البير مثل القليب، لا يشرب منها إلَّا مَن وَرَدَهَا، سبحان الله العظيم!! أنتم أعلم أم الله؟ من استشهد الله على وحدانيته العَالِمَ أم الداعية؟ العَالِم.

مَن هُم ورثة الأنبياء؟ العُلَمَاء أم الدُّعَاة المُتَنقلون، والذين منهم مَن لا يُحسن فَاتِحَة الكتاب ولا يعرف أركان الإسلام؟! ولكن القياس الفاسد، وضرب الأمثال

لكلام الله وكلام رسوله، وهذا هو مسلك أهل البدع والأهواء، فاحذروه.

ثُمَّ قَالَ: ﴿ قَآبِمًا بِٱلْقِسَطِ ﴾ قائمًا علىٰ شئون خلقه بالعدل، يَخفض ويرفع، ويعطي ويَمنع، ويعز ويذل، وله فِي كل ذلك حكمة.

﴿ لَا إِلَهُ إِلَا هُو اَلْمَ عِنْ الْمَكِيمُ ﴾ خَتَمَهَا ﷺ بِمَا بَدَأَهَا به، بَدَأَهَا بوحدانيته، وخَتَمَهَا بوحدانيته، وخَتَمَهَا بوحدانيته، وفيها من باب الأسماء والصِّفَات: العزيز، والحكيم، فالعزيز: يَتَضَمَّن صفة الحِكمة.

الحَكيم مَعنَاهُ: المُحكم المُتقن، هذا أحد معنييه، والآخر الحَاكم بين خلقه.

#### 80%条条63

قَالَ المُصَنف رَحَمْلَتُهُ: وتفسيرها الذي يُوَضِّحهَا قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآهُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَا ٱلَّذِى فَطَرَفِى فَإِنَهُ, سَيَهْدِينِ ﴿ وَإِذْ قَالَ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ بَاقِيهُ فِي عَقِيهِ عَلَيْهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الزخرف:٢٦-٢٨].

وقوله: ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِنْكِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُوْ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا اللهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلَا يَتَخَذَ بَعْضُ نَابَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّامُ سَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤].

## الشرح

وتفسيرها: توضيحها ما يَدُل علىٰ النفي والإثبات، وذكر الأدلة عَلَىٰ مَا تتضمنه كلمة الإخلاص من النفي والإثبات، فلنطبق رُكنَي لا إله إلَّا الله عَلَىٰ آيات الزخرف:

أُولًا: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي ﴾ فأين تأكيد النفي، وأين تأكيد الإثبات؟

قوله -جل وعلا- عن إبراهيم ﷺ: ﴿ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ هذا يوضح النفي «لا إله».

وقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِي ﴾ يوافق «إلَّا الله» الإثبات.

فَالشَّطر الأول من الآية يُوافق الشطر الأول من الكلمة، والشَّطر الثانِي يوافق الشَّطر الثانِي منها؛ إذن تضمنت آية الزخرف البَرَاءة من كُلِّ مَعبُود سوى الله وأثبتت العبادة لله الله تضمنت البَرَاءة من عبادة الأصنام والأوثان، وإثبات العبادة لله الله وهذا دليل على أنَّ الأنبياء مُتَّفقُونَ عَلَىٰ هذه الدَّعوة.

﴿ وَجَعَلَهَا ﴾ أي: إبراهيم ﷺ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ اللَّهِ اللهِ عَقِيهِ عَهِ فِي نسله، جَعَلَ كَلَمة «لا إله إلَّا الله»، أو جَعَلَ البراءة من عبادة غير الله وإثبات العبادة لله كلمة باقيةً فِي عقبه ﴿ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ عن الشرك إلَىٰ توحيد الله وَجَالًا .

ومن نسل إبراهيم قريش؛ إذن هذه الآية فيها ردٌّ عَلَىٰ قريش وتوبيخ لَهُم؛ إذ كانوا ينتسبون إلَىٰ إبراهيم، فَكَانَ الأجدر بِهم أن يكونوا عَلَىٰ دينه الذي جَاءَ به ولده مُحَمَّدﷺ، وهو الدَّعوة إلَىٰ عبادة الله وحده.

الآية الثانية: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْكِ ﴾ هذه الآية جاءت في خطاب النَّصَارَىٰ الذين قالوا: إن المَسيح ابن الله. يُقَال: إنَّهَا نزلت فِي وفد نَجران من النَّصَارَىٰ (١)، الله عندنا أنَّ الله اللهُ أَمَرَ نبيَّه ﷺ أن يَدعُو أهل الكتاب إلَىٰ: ﴿ كَلِمَةِ سَوَلَمْ ﴾ متفق عليها ﴿ بَيْنَكُمُ ﴾، وهذه الكلمة: ﴿ أَلّا نَعْمَبُدَ إِلَّا اللهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ عَلَيْها ﴿ بَيْنَكُمُ ﴾، وهذه الكلمة: ﴿ أَلّا نَعْمَبُدَ إِلَّا اللهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ عَلَيْها ﴿ بَيْنَكُمُ ﴾ .

إذن ﴿ أَلَّا نَعُـ بُدَ ﴾ توافق «لا إله».

﴿ إِلَّا اللَّهُ ﴾ توافق الشطر الثاني من الكلمة.

وعَلَىٰ هَذَا فأهل الكتاب مَدعُوون إلَىٰ اتباع مُحَمَّد ﷺ عَلَىٰ مَا جَاءَ به، وجاءت به قبله الأنبياء، ومنهم عيسىٰ ﷺ وموسىٰ ﷺ، وهي دين واحد، وهَذَا الدين «لا إله إلَّا الله»، لا معبود بِحَقِّ سواه، كل مَعبُود سوىٰ الله باطل، وعَلَىٰ هذا فالآية دليل علىٰ عُمُوم رسالة مُحَمَّد ﷺ.

ويُؤكِّد هَذَا ويُوَضِّحه: الحَديث الصَّحيح: «وَالَّذِي نَفسِي بِيَدِهِ، لاَ يَسمَعُ بِي

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم للحافظ ابن كثير (١/ ٤٩٤).

يَهُودِيٌّ وَلاَ نَصرَانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ ولَم يُؤمِن بِي؛ إِلَّا أَدخَلَهُ الله النَّارَ»(١). فهو خَاتَم النبيين، ولا نبِي بعده، فَمَن علم برسالة نبينا اللَّيُّة؛ وَجَبَ عليه السَّعي والتَّعَرُّف عَلَىٰ هَذَا الدِّين، والإيمَان به، قامت عليه الحُجَّة إذا لَم يُؤمن.

وعَلَىٰ هَذَا لا تقريب؛ إمَّا إسلام، وإمَّا كُفر، لا تقريب بين المُسلمين والنَّصَارَىٰ واليَهود أبدًا، لكن التَّعَامل الدنيوي لِمَصلَحَة الإسلام وأهل الإسلام لا بأس به، أمَّا تقريب ومُيُوعَة ووحدة أديان كَمَا يدعو إليها بعض المُنظرين من زُعَمَاء بعض الحَرَكَات الإسلاميَّة؛ فإنه والله كُفر بعد إيمَان.

أنا أقول: وحدة الأديان هذه كُفر بعد الإيمَان؛ لأنَّ الإسلام هو المُهَيمن، هو دين الله الذي لا يقبل من أحد سواه ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَنْمُ ﴾ [آل عمران: ١٩]. حصر ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ اللهِ عَندَاللَّهِ اللهِ عَندَاللَّهِ اللهُ اللهِ عَندَاللَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَندَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَندَاللهُ اللهُ ا

والقارعة الأخرى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَيْمِدِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران:٨٥]. ولِهَذَا قال الله ﷺ: ﴿ فَإِن تُوَلُّوا فَقُولُوا الشّهَ كُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:٢٤]. يَعنِي: وأنتم الكفَّار، اشهدوا بأنا مُسلمون؛ لأنا قبلنا دين الله، وأخلصنا العبادة له، ولَم نعتقد إلَهيَّة لأحد سواه -جَلَّ وعلا-.

#### 80%条条68

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الإيمَان، باب: وُجُوب الإيمَان برسالة نبينا مُحَمَّد ﷺ إِلَىٰ جَميع الناس، برقم (٣٨٤).

قَالَ المُصَنف رَخَلَلْهُ: ودليل شهادة أنَّ مُحَمَّدًا رَسُول الله قوله تعَالَىٰ: ﴿ لَقَدَ جَاءَكُمُ مَن رَسُوكُ مِن أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمُ وَيُثُونُ رَعِيمٌ ﴾ [التوبة:١٢٨].

ومَعنَىٰ شهادة أنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله: طاعته فيما أمَرَ، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نَهَىٰ وزَجَرَ، وألَّا يعبد الله إلَّا بمَا شرع.

# الشرح

شهادة أنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله: ما معناها المُختَصَر؟

اعتراف المُكَلف لِمُحَمَّد عَيْدُ بالرِّسَالة العَامَّة الخَاتِمة.

ومعناها الواسع -كَمَا ذَكرَه الشيخ- يتضمن أربع خصال:

- طاعته فيما أمر.
- وتصديقه فيما أخبر به؛ لأنه قد يطيع المُكلف، لكن لا يُصَدق، لابد من تصديقه بما أخبر حَاضرًا ومَاضيًا ومُستَقبلًا، عبادةً ومعاملةً.
- والثالثة: اجتناب مَا نَهَىٰ عنه وزجر، اجتناب منهياته؛ إذن مع الأوامر والتصديق لابد من اجتناب المَنهيَّات.
  - والرَّابِعَة: ألَّا يعبد الله إلَّا بِمَا شرع.

فبهذه المَعَانِي الأربعة تتحقق الشهادة لرسول الله ﷺ، وتَتَجَرَّد له المُتَابَعَة، ويُنَاسب هاهنا ذكر ست صور تَجب موافقة العمل فيها للسنَّة، وإلَّا كان مَردُودًا عَلَىٰ صاحبه، ونوضح ذلكم بالأمثلة وهي:

- المُوَافقة فِي الجِنس: شخصان أحدهُمَا ضَحَّىٰ بغزال، والآخر ضَحَّىٰ بشاة، أيهما المَقبُول؟ الشاة، والغزال قد يكون أغلىٰ، سبحان الله! ألا يكون الغزال أغلىٰ فِي بعض الأحيان؟! قد يكون أغلىٰ؛ لأن صاحب الشَّاة وَافَقَ الشَّرع فِي الجِنس، وصاحب الغزال خَالَفَ الشَّرع فِي الجِنس، فَرُدَّت عليه أضحيته.

- المُوافَقَة فِي السَّبب: أحد المُسلمين صَامَ يوم الإثنين؛ لأنه يوم تُعرَضُ فيه الأعمال عَلَىٰ الله، فَأَحَبَّ أن يُعرَضَ عمله وهو صائم، والآخر صَامَهُ لأنه السَّابع والعشرين من رَجَب، كلهم صَامَ الإثنين، ولعل الثانِي تَسَحَّرَ قبل الأول بثلاث ساعات!! أيهما الذي صيامه مقبول؟ الأول؛ لأنه وَافَقَ الشَّرع فِي السَّبب، والثانِي خَالَفَ الشَّرع فِي السَّبب.

الثانِي يعتقد أن رحلة الإسراء والمِعرَاج فِي السَّابِع والعشرين من رَجَب فَصَامَه، هل هَذَا مَشروع؟ أليس كلاهُمَا صَام الإثنين؟ كلاهُمَا صَام الإثنين من طلوع الفَجر إلَىٰ غُرُوب الشَّمس، لكن الأول قبل عَمَله، والثانِي رد عمله؛ لأنه خَالَفَ الشَّرع فِي السَّبِ.

- المُوافَقَة فِي الصِّفَة: أحد الناس سَيُصَلِّي الظهر أربع ركعات، ويقرأ مائة آية مع الفَاتِحَة، ويُسَبح مائة تسبيحة فِي كُلِّ من الركوع والسجود، سَجَدَ ثُمَّ قَامَ من السجود، ثُمَّ رَكَعَ، ثُمَّ سَجَدَ، وهكذا حتَّىٰ انتهت الأربع الرَّكَعَات، فَهذَا صلاته غير مقبوله؛ لأنه خَالَفَ الشَّرع فِي الصِّفة.

- المُوافَقَة فِي المِقدَار أو العدد: قَالَ: إنه سَيُصَلِّي الظهر ست ركعات، ليس أربعًا فريضة وركعتان سنَّة، وإنَّمَا يُصَلِّي الفرض ست ركعات، ويقرأ سُورَة

طويلة، ويركع رُكُوعًا طَويلًا، ويقوم قيامًا طويلًا أكثر من غيره الذي يصلي أربع فِي ثَمَان دقائق، أو عشر ركعات إذا أطال، وأخونا صَلَّىٰ ست ركعات، فيها زيادة عمل أم لا؟

فيها زيادة عَمَل، فيها أولًا أنه أطال فِي الركوع والسجود والقيام والتسبيح، وثانيًا فيها ثلاث تشهدات: صَلَّىٰ ركعتين، ثُمَّ قَامَ، ثُمَّ صَلَّىٰ ركعتين فَجَلَسَ، ثُمَّ قَامَ فَصَلَّىٰ وهكذا ... عَمَلَ زيادة: فما حكم صلاته ولِمَاذا؟

صلاته باطلة؛ لأنه خَالَفَ الشَّرع فِي المِقدَار الذي حَدَّدَهُ رَسُولُ اللهَ عَلَيْهُ، عَبَدَ الله بَمَا لَم يشرعه رسول الله عَلَيْهُ.

- المُوافَقَة فِي الزَّمَان: مُوافَقَة الشَّرع فِي زَمَان العبادة، مثاله: رَجُل أحرم بالحَجِّ فِي رَمَضَان، وبقي على إحرامه، وغيره أحرم بالحَجِّ يوم ثَمَانية من ذي الحِجَّة، فالأول حجه باطل لِمُخَالفته الشَّرع فِي الزَّمَان، والثانِي حجه صحيح لِمُوافقته الشَّرع فِي الزَّمَان.

- المُوافَقَة فِي المَكان: أين يقف الحَاج يوم تسعة؟ فِي عَرَفَة، الوقوف يبدأ من الزَّوَال حتَّىٰ غُرُوب الشَّمس، هَذَا مُجتَهد يريد الخَير، وقَالَ حتَّىٰ يتلذذ بالعبادة، ويَخلو ويبتعد عن الرِّياء يترك الناس يذهبون لعَرَفَة، وهو يقف فِي مُزدَلفَة ثمانية، وتسعة، ويوم عشرة بعد العصر ينصرف إلَىٰ منَىٰ، وغيره وهُمُ الذين وَقَفُوا بعَرَفَة من بعد الزَّوَال يوم التاسع من ذي الحِجَّة إلَىٰ غُرُوب الشَّمس.

هَذَا ثلاثة أيام وَقَفَ فِي مُزدَلفَة، ويذكر الله ويُصَلِّي ما تَيَسَّرَ له من التَّطُوعَات المُطلقة وقيام الليل، ومَعَ هَذَا فحجه باطل؛ لأنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «الحَجُّ

عَرَفَة ١١٠٠. فَهُوَ خَالَفَ الشَّرع فِي مَكَان العبادة.

قوله تعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ وَمُوكُ مِن أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُمُ مِ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُ وَثُ رَّحِيثٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨]. تضمنت الآية أوصافه عَلَيْ أو من أعظم أوضافه:

فالوصف الأول: أنه: ﴿رَسُوكِ ﴾ وهَذَا أعظم أوصافه على الإطلاق مُرسل من الله.

والثاني: ﴿ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ تعرفونه، وما كَانَ مَعرُوفًا فإنه أولَىٰ بالتصديق؛ لأنه كَمَا قَالَ ﷺ: «الأروَاحُ جُنُودٌ مُجَنَّدَةٌ، مَا تَعَارَفَ مِنهَا ائتَلَفَ، وَمَا تَنَاكَرَ مِنهَا اخْتَلَفَ » (٢٠). فالقوم يعرفونه، ويعرفون عنه الصِّدق والأمانة والحِلم والشَّجَاعَة، يعرفون عنه ما يَدعُوهُم إلَىٰ تصديقه، لكن تَنكَّرُوا له حينما دَعَاهُم لعبادة الله وحده، وهَكَذَا الهَوَىٰ يفرق.

والوصف الثالث: فِي قوله تَعَالَىٰ: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِـتُمْ ﴾ أي: يَشُق عليه مَا فَيه مَشَقَّة عليكم، وهَذَا كَمَال شَفَقَته ﷺ بأمته، فإنه ﷺ مُيسر لا مُعسر: «وَكَانَ ﷺ لاَ يُخَيَّرُ بَينَ أَمرينِ إِلَّا اختَارَ أَيسَرَهُمَا وَأَسهَلَهُمَا مَا لَم يَكُن إِثمًا» (""، ﴿حَرِيصُ

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي كتاب مناسك الحَج، باب: فرض الوقوف بعرفة (٣٠١٦)، وصَحَّحَهُ الألبانِي فِي الإرواء برقم (١٠٦٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري مُعَلقًا كتاب الأنبياء، باب: الأرواح جنود مُجَنَّدة، برقم (۳۳۳٦) عن عائشة، ومسلم مَوصُولًا كتاب البر والصِّلة، باب: الأرواح جنود مُجَندة، برقم (٦٦٥٠) عن أبي هُرَيرَة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب الحُدُود، باب: إقامة الحُدُود والانتقام لِحُرُمات الله، برقم (٦٧٨٦)،

عَلَيْكُم ﴾ حريص عَلَىٰ هدايتكم حتَّىٰ تكونوا مؤمنين مسلمين.

والوصف الخامس: ﴿ إِلْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴾ ومَفهُوم هَذَا أنه شديد عَلَىٰ غير أهل الإسلام.

#### 20%%%%

<sup>=</sup> 

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللهُ: ودليل الصَّلاة، والزكاة، وتفسير التوحيد قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِللَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيَمَةِ ﴾ [البينة: ٥].

## الشرح

هذه الآية تَضَمَّنت ثلاثة أمور: الصَّلاة، والزكاة، وتفسير التوحيد.

فدليل الصَّلاة: ﴿وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾.

ودليل الزكاة: ﴿وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ ﴾ أي: يُؤَدُّو نَهَا.

والثالثة تفسير التوحيد: ﴿ وَمَا أَمُرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ هذا هو تفسير التوحيد، فإخلاص الدِّين لله هُوَ التوحيد نفسه.

قال فيها: ﴿ حُنَفَآهَ ﴾ وهو جَمع حنيف، ثُمَّ أخبر ﷺ أنَّ هذه الأشياء المَذكُورَة فِي الآية هي: ﴿ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ أي: المِلَّة القَويمَة الَّتِي لا عوج فيها ولا نقص: ﴿ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ أي: ذلك المَأمور به فِي الآية.

وهُنَا سؤال: ما وجه التخصيص في ذكر الصَّلاة و الزكاة من بين سائر العبادات العملية؟

لأنَّهَا أعظم أركان الإسلام بعد الشهادتين: الصَّلاة، ثُمَّ الزكاة.

قَالَ المُصَنف رَجِمُلَتْهُ: ودليل الصِّيام قوله تعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴾ [البقرة:١٨٣].

## الشرح

الصِّيام مَعنَاه فِي اللغة: الإمساك، صَامَ عن الشَّيء: أمسك عنه.

وفِي الشرع: هو إمساك بنيَّة عن شَهوَتَي البطن والفرج، من طلوع الفجر إلَىٰ غُرُوب الشَّمس، والصِّيام المَنصُوص عليه فِي الآية هُوَ صيام رَمَضَان، وقد بيَّنه بقوله بعدُ: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة:١٨٥].

## \* وشُرُوط وُجُوب الصِّيام هي:

- أولًا: التكليف، ويشمل البلوغ والعقل.
  - ثانيًا: الإقامة.
- ثالثًا: السَّلامَة من الأمراض المُبيحَة للفطر.
- رابعًا: دُخُولُ شَهر رَمَضَان بالبيِّنة، وهي رؤية الهِلال أو إكمال شعبان ثلاثين يومًا، قَالَ ﷺ: «صُومُوا لِرُؤيتِهِ، وَأَفطِرُوا لِرُؤيتِهِ، فَإِن غُبِّيَ عَلَيكُم فَأَكمِلُوا عِدَّةَ شَعبَانَ ثَلَاثِينَ»(۱).

وتزيد المَرأة شرطًا واحدًا وهو: الطَّهَارَة من الحَيض والنِّفَاس، ويَحرم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الصَّوم، باب: قول النَّبِي ﷺ: إذا رأيتم الهِلال فَصُومُوا برقم (١٩٠٩)، ومسلم كتاب الصِّيام، باب: وُجُوب صَوم رَمَضَان لرؤية الهِلال، برقم (٢٤٩٦).

عليها صيام رَمَضَان، ولكن تصومه قَضَاءً.

قوله تعَالَىٰ: ﴿لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ كَمَا قَالَ ﷺ: «الصِّيَامُ جُنَّةٌ» ('). أي: وقاية من شَهوَة النفس، وكذلك وقاية للسان من الرَّفَث؛ قَالَ ﷺ: «يَا مَعشَرَ الشَّبَابِ، مَنِ استَطَاعَ مِنكُمُ البَّاءَةَ فَليَتَزَوَّج، فَإِنَّ ذَلِكَ أَحصَنُ لِلفَرجِ وَأَغَضُّ لِلبَصَرِ، وَمَن لَم يَستَطِع فَعَلَيهِ بِالصَّوم؛ فَإِنَّه لَهُ وِجَاءً » ('').

ولا يَجب غير صيام رَمَضَان، إلَّا مَا كَانَ نذرًا أو كَفَّارَة، أو بَدَل عن دم مُتعَة أو قِران، أو فدية أذى.

### の業務等の

<sup>(</sup>۱) جُزء من حديث أخرجه البخاري كتاب الصَّوم، باب: فضل الصَّوم، برقم (١٨٩٤)، ومسلم فِي الصِّيام، باب: حفظ اللسان للصَّائم، برقم (٢٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب النكاح، باب: قول النَّبِي ﷺ: من استطاع منكم الباءة فليتزوج، برقم (٢٠٥٥)، ومسلم كتاب النكاح، باب: استحباب النكاح لِمَن تاقت نفسه إليه، برقم (٣٣٨٤).

قَالَ المُصَنف رَحِمُ لَللهُ: ودليل الحَجِّ قوله تعَالَىٰ: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيًّ عَنِ الْعَكمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

### الشسرح

الحَج لغة: القصد.

واصطلاحًا: قصد البيت الحَرَام فِي وقت مَخصُوص، لعملٍ مَخصُوص، عَلَىٰ هيئة مَخصُوصَة.

وقت مَخصُوص: أشهر الحَجِّ المَعرُوفَة.

لعَمَل مَخصُوص: وهو الأركان المَعرُوفَة.

عَلَىٰ هيئة مَخصُوصَة: منها الإحرام.

والحَبُّ وَاجِبٌ كَسَائر أركان الإسلام، واجب بالكتاب والسنَّة والإجمَاع، مرة واحدة في العمر، وأصح القولين أنه على الفور في أول زَمَن الإمكان.

### \* وشُرُوط الحَجِّ هي:

- أولًا: الإسلام.
- الثاني: التكليف.
- الثالث: الحُريَّة.
- الرابع: الاستطاعة؛ استطاعة السَّبيل، واستطاعة فِي البدن، وفِي المَال، وفِي المَال، وفِي المَال، وفِي الطريق هذه مشتركة، وتزيد المَرأة شرطًا هو: وجود مَحرمها أو زوجها.

والمَحرم: من تَحرم عليه مُؤبدًا بنسب، أو سَبَب مُبَاح.

النسب: كالأبوة، والبنوَّة، والأخوة، والعُمُومَة، وابن أخيها، وابن أختها، وخَالِهَا، وعَمِّهَا.

والسَّبب: كالمُصَاهَرة مثل: زوج بنتها، وابن زوجها من غيرها، أو ولدها من الرَّضَاعَة، أو ابن بنتها من الرَّضَاعَة، أو ابن بنتها من الرَّضَاعَة، أو ابن بنتها من الرَّضَاعَة.

وعَلَىٰ هَذَا: هل تَحج المَرأة مع مَن لاعَنَهَا؟

المُلاعَنَة: هو أيمَانٌ بين الزوجين فِي حال تهمة الرجل زوجه بالزنا، يُفرق بينه وبينه بمُوجبها.

فلا تَحُج المَرأة مع مَن لاعنها، وإن كانت مُحَرَّمَة عليه عَلَىٰ التأبيد؛ لأنَّ السَّببَ عُقُوبَة شَرعيَّة، وكثير من المُسلمين -هَدَانا الله وإيَّاهُم وإيَّاكم سبيل الرَّشَاد- يَتَسَاهَلُونَ فتحج المَرأة مع رُفقَة فيها ابن عَمِّهَا وابن خالتها بِحُجَّة أنَّ هؤلاء كل واحد معه زوجه أو مَحرمه!! وهذا خلاف ما قال عَلَيْ: «لاَ يَحِلُّ لامرَأَةٍ تُؤمِنُ بِاللهِ وَاليَومِ الآخِرِ أَن تُسَافِرَ مَعَ غَيرِ ذِي مَحرَمٍ»(١).

#### 80%%%

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري عن أبي هُرَيرَة ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِي ﷺ: ﴿ لاَ يَعِلُّ لاَمِرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَاليَومِ الآخِرِ أَن تُسَافِرَ مَسِيرَةَ يَومٍ وَلَيلَةٍ لَيسَ مَعَهَا حُرمَةٌ ». كتاب الصَّلاة، باب: في كم يقصر الصَّلاة، برقم (۱۰۸۸)، ومسلم في الحَجِّ، باب: سفر المَرأة مع مَحرم إلَىٰ حج وغيره، برقم (٣٢٥٧).

قَالَ المُصَنف كَعَلَاللهُ: المَرتبة الثانية: الإيمَان، وهو بضع وسبعون شُعبَة: فأعلاها قول: لا إله إلّا الله، وأدناها إمَاطَة الأذى عن الطريق، والحَياء شُعبَة من الإيمَان،

وأركانه ستة: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وباليوم الآخر، وبالقدر خيره وشرره.

ودليل القدر قوله تعالَىٰ: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

# الشرح

الإيمان لغة: التصديق.

واصطلاحًا: قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعَمَل بالجَوَارح، يزيد بالطَّاعَة، وينقص بالمَعصية.

وهذا التعريف هو الراجح من بين عدَّة تعريفات نَختصرها، ودلالة رُجحَان هَذَا التعريف قد جاءت في الكتاب والسنَّة.

فمن الكتاب الكريم: قوله تعَالَىٰ: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَمُمَ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الحجرات: ١٥]. ووجه الدلالة من الآية: في ذكر الجهاد ضمن خصال الإيمان الواردة في الآية وهُوَ عَمَل.

ومن السنَّة: ما رَوَاهُ الشيخان عن أبِي جَمرة قَالَ: «كُنتُ أُتَرجِمُ بَينَ ابنِ عَبَّاسٍ وَالنَّاسِ فَأَتَتهُ امرَأَةٌ تَسأَلُهُ عَن نَبِيذِ الجَرِّ؟ فَقَالَ: إِنَّ وَفدَ عَبدِ القَيسِ أَتُوا رَسُولَ الله عَلَيْهُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَلِيْةُ: مَن الوَفد؟ -أَو مَن القَوم؟-.

قَالُوا: رَبِيعَةُ.

قَالَ: مَرحَبًا بِالقَوم - أَو بِالوَفدِ - غَير خَزَايَا وَلاَ نَدَامَىٰ.

قَالَ: فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله، إِنَّا نَأْتِيكَ بِشَقَّةٍ بَعِيدَةٍ، وَإِنَّ بَينَنَا وَبَينَكَ هَذَا الحَيَّ مِن كُفَّارِ مُضَرَ، وَإِنَّا لاَ نَستَطِيعُ أَن نَأْتِيكَ إِلَّا فِي شَهرِ الحَرَامِ، فَمُرنَا بِأَمرٍ فَصلٍ نُخبِر بِهِ مَن وَرَاءَنَا، نَدخُل بِهِ الجَنَّةَ.

قَالَ: فَأَمَرَهُم بِأَربَع، وَنَهَاهُم عَن أَربَع، قَالَ: أَمَرَهُم بِالإِيمَانِ بِاللهِ وَحدَهُ، وَقَالَ: هَل تَدرُونَ مَا الإِيمَانِ بِاللهِ؟

قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعلَمُ.

قَالَ: شَهَادَةُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، وَإِقَامُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَومُ رَمَضَانَ، وَأَن تُؤَدُّوا خُمُسًا مِنَ المَغنَم ...» الحَديث(١).

فالشاهد منه: تفسير النَّبِي عَلَيْ الإيمَان بأعمال الإسلام الظاهرة.

قَالَ الشيخ: «هو بضع وستون شعبة -أو بضع وسبعون شعبة- أعلاها قول: لا إله إلا الله. وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق، والحَياء شعبة من الإيمَان».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب الإيمَان، باب: أداء الخُمس من الإيمَان، برقم (٥٣)، ومسلم كتاب الإيمَان، باب: الأمر بالإيمَان بالله تعَالَىٰ ورسوله ﷺ وشرائع الدِّين، والدعاء إليه والسؤال عنه وحفظه وتبليغه من لَم يبلغه، برقم (١١٦) واللفظ له.

هَذَا القول جاء فِي حديث صحيح متفق عليه، وهو قوله ﷺ: «الإِيمَانُ بِضعٌ وَسِتونَ شُعبَةً – أَو بِضعٌ وَسَبعُونَ شُعبَةً – أَعلاَهَا: قَولُ لَا إِلَهَ إِلَّا الله، وَأَدنَاهُ: إِمَاطَةُ الأَذَىٰ عَن الطَّرِيقِ، وَالحَيَاءُ شُعبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ»(۱).

أعلاها قول: «لا إله إلا الله»: الحَقيقَة ننظر: كيف بدأ النَّبِي ﷺ الناس: بأعلى الإيمَان أم بأدنى الإيمَان؟

بأعلىٰ الإيمَان، وذلكم أنه عَلَىٰ سبيل المِثَال فِي حديث بعث مُعَاذ إلَىٰ اليَمَن قال ﷺ لِمُعَاذ: «إِنَّكَ تَأْتِي قَومًا أَهلَ كِتَابٍ، فَليَكُن أَوَّلُ مَا تَدعُوهُم إلِيهِ: شَهَادَةَ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا الله ...» الحَديث (٢).

ثُمَّ استدل الشَّيخ لَخَلَلْتُهُ عَلَىٰ أركان الإيمَان الستة بآيتين: إحدَاهُمَا حَوَت خَمسَة أركان، وهي الآية الأولَىٰ.

### \* فالأركان الخَمسة هي:

١ - الإيمَان بالله.

٢- اليوم الآخر.

٣- المَلائكَة.

٤ - الكتاب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الإيمَان، باب: أمور الإيمَان، برقم (٩)، ومسلم كتاب الإيمَان، باب: بَيَان عَدَد شُعَب الإيمَان وأفضلها وأدناها، برقم (١٥١) عن أبي هُرَيرَةَ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب الزكاة، باب: أخذ الصَّدَقَة من الأغنياء وترد فِي الفقراء حيث كانوا، برقم (١٤٩٦) من حديث ابن عبَّاس ﷺ.

### ٥- النبيين.

هذه الآية حَوَت أركانًا خَمسَة من أركان الإيمَان الستة، وبدأت بالإيمَان بالله لأنه الأصل، ثُمَّ تبع ذلك الإيمَان باليوم الآخر؛ لأنه هُوَ وقت الحِسَاب والجَزَاء، فالاستعداد له واجب، ثُمَّ ثَلَّت الله بالمَلائكة، وقد تَقَدَّم تعريفهم، وماذا أيضًا؟ الكتاب؛ لأنَّ الكتب هي طرق الهِدَايَة، وخَتَمَ بالرسل؛ لأنَّ الرسل يُبَلغُونَ عن الله ما أنزله عَلَىٰ خلقه من الوحي.

الآية الثانية تَضَمَّنت الركن السَّادس: الإيمَان بالقَدَر خيره وشَرِّه: ﴿ إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر:٤٩].

والقَدَرُ فِي اللغة: من التقدير، يُقَالُ: قَدَّرتُ الشيء إذا أحطت بِمِقدَاره.

واصطلاحًا: هو تقدير الله للأشياء قبل حُدُوثها تقديرًا يُوَافق علمه وكتابته: كمَّا وكيفًا، وزَمَانًا ومَكَانًا.

### \* وله أربع مراتب وهي:

- أولاً: العلم: أي: علم الله بِمَا كَانَ، ومَا يَكُون، وما لَم يكن لو كَانَ كيف يكون.
- ثانيًا: الكتابة: حيث أمَرَ القَلَمَ بكتابة مَا هو كائن وفق علمه إلَىٰ قيام السَّاعَة.
  - ثالثًا: المَشيئة: فَمَا شَاءَ كان، ومَا لَم يشأ لَم يكن.
    - -رابعًا: الخَلق.

هَذَا التقسيم يُسَمِّيه أهل العلم: «القَدَر العَام أو القدر الإجمَالِي»، وهل ثَمة

مَرَاتب تفصيلية للقدر وما هي؟

القدر ينقسم إلَىٰ قسمين: عام إجمَالِي، وتفصيلي.

فَالعَام الإجمَالِي: هُوَ مَا تَقَدَّم.

بقي القَدَرُ التفصيلي: قال أهل العلم -كشيخ الإسلام وغيره-: وتفصيل العلم والكتابة ينقسم إلَىٰ ثلاث مراتب، وبقية المَراتب مُتَفَرِّعَة عن العلم والكتابة، موافقة للعلم والكتابة.

وتلك المَرَاتب هي: عمري، وحَولِي، ويومي:

فَالعُمري: ما يَجري عَلَىٰ الإنسان فِي عُمره من حين يُخلق حتَّىٰ يَمُوتَ، فإنَّ ما قَدرَه الله عَلَىٰ الإنسان أو له قبل خلق السَّمَوات والأرض يفصل منه ما يَخص الإنسان المُعَين مُدَّة عمره؛ وسواء كَانَ عُمره طويلًا كمائة سَنَة، أو قصيرًا كَمَا شَاءَ الله من السنين والشهور والأيام.

بِمَعنَىٰ: أَنَّ كُل إنسان قبل ولادته يفصل ما يستحقه من القدر العام، فلان من الناس كَم عُمره؟ مثلًا مائة سَنة، حين ينفخ فيه الروح يقدر من اللوح المَحفُوظ الذي كَانَ فيه، كُل شيء يقدر له نصيبه، منه نصيب ذلك الإنسان من خير وشَرِّ ورزق، كُل شيء فلا يفوت شيء.

ودليل هذه المَرتَبَة -وهي التقدير العمري-: حديث ابن مسعود، وهو حديث المَصدُوق: «.. يُرسَلُ إِلَيهِ المَلكُ، فَيَنفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيَؤمَرُ بِأَربَعِ كَلِمَاتٍ: بكتب رِزقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيٌّ أَو سَعِيدٌ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب بدء الخَلق: باب ذكر المَلائكة، برقم (٣٢٠٨)، ومُسلم فِي كتاب القدر، باب: كيفية خلق الآدمي فِي بطن أمِّه، برقم (٦٦٦٥).

## هَذَا التقدير العمري أُخِذَ من أين؟

المَرتبة الثانية من القدر التفصيلي: التقدير الحَولِي: وهَذَا وقته ليلة القدر، وكيفيته: أنه يفصل من اللوح المَحفُوظ ما يَخص سَنَة بعينها من ليلة القدر مثلها من العام القادم، ليلة القدر معلوم أنَّها فِي أوتار العشر الأواخر من رَمَضَان، يفصل من اللوح المَحفُوظ ما يَخص السَّنة إلَىٰ مثلها، فما يَخص سَنَة كذا يفصل ليلة القدر إلَىٰ مثلها من العام القادم.

ودليله: قوله تعَالَىٰ فِي أول سورة الدخان: ﴿حَمْ إِنَّ وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ

﴿ إِنَّا آَنْزَلْنَكُ فِى لَيْـلَةٍ مُّبَـٰرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان: ١-٤]. يَعنِى: فِي هذه الليلة.

ما مَعنَىٰ ﴿ يُفْرَقُ ﴾؟

قال أهل العلم: يفصل من اللوح المَحفُوظ(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/ ٣١٧)، وأبو داود كتاب السنَّة، باب: فِي القدر، برقم (٤٧٠٠)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي ظلال الجَنة برقم (١٠٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير للشوكانِي (٤/ ٨١١).

المرتبة الثالثة: التقدير اليومي: يَعنِي: ما يَخص اليوم بعينه.

وهَذَا دليله: قوله تعَالَىٰ: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِ شَأْنِ ﴾ [الرحمن:٢٩]. يعز ويذل، يُحيي ويُميت، يعطي ويَمنع، ويفقر ويغنِي، ويرفع ويَخفض.

مثلًا: علم الله فلانًا من الناس اسمَه وأمَّه وأباه وقبيلته، وكل ما يَجري عليه، وكتَبَ الله ذلك فِي اللوح المَحفُوظ هذا متَىٰ؟ قبل خلق السَّمَوَات والأرض، هذا يُسَمَّىٰ تقديرًا عامَّا، إذا نفخ الروح فِي هذا فلان بن فلان فصل ما يَخص عمره، هذا فلان الذي عَلِم الله عنه كل شيء، وكتبه فِي اللوح المَحفُوظ، إذا نَفَخَ فيه الروح يفصل ويكتب ما يَخصه فِي عمره كم سَنَة؟ مائة سَنَة، مائتًا سَنَة، عشر سنين، خَمسة أيام، عشرة أيام، مائة شهر، ما قلَّ وما كثر من عمره.

الكون كله علمنا أنه عَلِمَه الله ﷺ، عَلِمَ ما يَجري فِي الكون كله ليس شيءٌ جديد علىٰ الله وَ الله عَلَى الله وَ الله عَلَى الله وَ الله الله وَ الله عليكم معرفة القَضَاء والقَدَر، فإنه ليس بابًا سَهلًا، بل هو بابٌ شائك، لكن مَن ضبط مَرَاتبَه سَهُل عليه.

الآن عندنا علم الله بالأشياء قبل حُدُوثهَا، وماذا أيضًا: وكتابة ذلك فِي اللوح المَحفُوظ وفق علمه، وكل شيء يَجري وفق علمه وكل شيء يَجري وفق علمه وكتابته، فنحن بَينًا لكم التقدير العمري؛ أي: ما يَخص كل إنسان فِي عُمره هو، فِي خَاصَّة نفسه.

أمَّا التقدير الحَولِي: هَذَا ما يَجري فِي الكون خلال سَنَة، يُفصل للملائكة المُوكلين به سَنَة كذا من ليلة القدر إلَىٰ مثلها، يَجري فيها كذا وكذا.

واليومي: كذلك ما يَجري فِي الكون كله، ومنه الإنسان والحَيَوان حتَّىٰ الذرة، هَذَا ما أَلهَمَنا الله وَ اللهُ الله عَلَيْنَا فِي باب القَضَاء والقدر.

قَالَ المُصَنف نَحَلِللهُ: المَرتبَة الثالثة: الإحسان، رُكنٌ واحد، وهو: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لَم تكن تراه فإنه يَرَاكَ.

# الشرح

المَرتبَة الثالثة من مَرَاتب الدِّين وهي الإحسان: هو أداء الشيء على أكمل وجه، وهو ثلاثة أقسام:

- إحسان عَلَىٰ العبد فيما بينه وبين ربِّه.
- وإحسان عَلَىٰ العبد فيما بينه وبين نفسه.
- وإحسان على العبد فيما بينه وبين المَخلوقات حتَّىٰ البهائم.

والإحسان فِي الشَّرع كَمَا ذَكَرَ الشيخ، وهو وارد فِي حديث جبريل المَشهُور: «أَن تَعبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِن لَم تَكُن تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». هذا تعريفٌ نبويٌّ من مُحَمَّد ﷺ، لا مَجَال لأحد حتَّىٰ يَتَصَرَّف فيه، أو يقول: نَحفظه، أو نُعبِّر عنه بالمَعنَىٰ أو باللفظ، جُملتان: «أَن تَعبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِن لَم تَكُن تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». لا تَحفَىٰ عليه منك حَرَكةٌ ولا سكنة، والأدلة عليه من الكتاب الكريم كثيرة.

#### 80条条条03

قَالَ المُصَنف رَحِمُلِللهُ: والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴾ [النحل:١٢٨].

# الشيرح

### \* هذه الآية تَضَمَّنت:

- أولًا: الأمر بالإحسان بأقسامه الثلاثة الَّتِي أسلفناها آنفًا، ماذا وَعَدَ الله المُحسنين؟ وَعَدَهُم أنه مَعَهُم.
- ثانيًا: إثبات مَعيَّة الله ﷺ لأهل التقوىٰ و الإحسان: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ اللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ الْمَعيَّة الخَاصَّة، ومِمَّا تقتضيه: الحِفظ، والتأييد، والتثبيت عَلَىٰ الحَقِّ، والتوفيق.

#### 的条条条の

قَالَ المُصَنف رَجِمُلَتْهُ: وقوله: ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى ٱلْعَرِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عِينَ تَقُومُ ﴿ وَتَوَكُلْ عَلَى الْعَرِيزِ الرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللللّهُ عَلَ

# الشسرح

\* ما شاهد الإحسان منها؟

﴿ ٱلَّذِي بَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ إلَىٰ آخرها.

قوله: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فيها:

أولًا: أمر بالتوكل.

وثانيًا: إثبات اسمَين من أسمَاء الرَّبِّ -جَلَّ وعلا-، وهُمَا: «العزيز والرحيم»، وكل اسم منهما يَتَضَمَّن صفة له رَجُنَّةً.

ثالثًا: الحَث على الإحسان كَمَا قَدَّمنَاه بأقسامه الثلاثة.

رابعًا: فيها حث على صلاة الجَمَاعَة فِي قوله: ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّنِجِدِينَ ﴾ أي: المُصَلين، وتَخصيص السجود؛ لأنه أشرف أفعال الصَّلاة.

خَامسًا: ﴿إِنَّهُ هُو السّبِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ فيها إثبات السّمع والعلم لله وَ عَلَى من اسمَيه «السَّميع العليم»، وهَذَا يقتضي مُرَاقبة العبد لله، فإنه يعلم منه أقواله وأعماله، ويسمع ذلك، يسمع المسمُوعَات، ويرَىٰ المُبصرَات، ويعلم المَعلومَات حتَّىٰ الوَسَاوس.

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوِسُ بِهِ ـ نَفْسُهُ ۗ وَنَحَنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق:١٦]. قال ابن كثير: «يخبر تعالىٰ عن قدرته علىٰ الإنسان بأنه خالقه وعلمه محيط بجميع أموره حتىٰ أنه تعالىٰ يعلم ما توسوس به نفوس بني آدم من الخير والشر»(١). اهـ

80%%%03

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/ ٢٣٩).

قَالَ المُصَنف رَجَمْ اللهُ: وقوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّاكُمْ اللهُودَاإِذْ تُفِيضُونَ فِيدً ﴾ [يونس:٦١].

# الشرح

وجه دلالتها على الإحسان: ما تضمنته من رُؤيَة الله وَعَلَيْنَا ، وعلمه بِمَا يُحدثه العباد فِي كلام الله والخَوض فيه.

وتمام الآية: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن زَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَآ أَصْغَرَمِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَبِ مُّبِينٍ ﴾ [يونس:٦١].

وما أحسن ما قاله العلامة عبد الرحمن بن سعدي رَحَمُلَتُهُ في تفسير هذه الآية: «يخبر تعالىٰ، عن عموم مشاهدته، وإطلاعه علىٰ جميع أحوال العباد في حركاتهم، وسكناتهم، وفي ضمن هذا، الدعوة لمراقبته علىٰ الدوام، فقال: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ ﴾ أي: حال من أحوالك الدينية والدنيوية، ﴿ وَمَا لَنَـٰلُواْ مِنَهُ مِن قُرْءَانِ ﴾ أي: وما تتلو من القرآن الذي أوحاه الله إليك.

﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ ﴾ صغير أو كبير ﴿ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ أي: وقت شروعكم فيه، واستمراركم علىٰ العمل به.

فراقبوا الله في أعمالكم، وأدوها على وجه النصيحة، والاجتهاد فيها، وإياكم، وما يكره الله تعالى، فإنه مطلع عليكم، عالم بظواهركم وبواطنكم.

﴿ وَمَا يَعْدُرُ عُن زَيِكَ ﴾ أي: ما يغيب عن علمه، وسمعه، وبصره ومشاهدته ﴿ وَمَا يَعْدُرُ عُن زَيِكَ ﴾ أي: ما يغيب عن علمه، وسمعه، وبصره ومشاهدته ﴿ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱللَّأْرُضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِنَبٍ مُّبِينٍ ﴾ أي: قد أحاط به علمه، وجرئ به قلمه.

وهاتان المرتبتان من مراتب القضاء والقدر، كثيرًا ما يقرن الله بينهما، وهما: العلم المحيط بجميع الأشياء، وكتابته المحيطة بجميع الحوادث، كقوله تعالىٰ: ﴿ أَلَوْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَاءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴾ [الحج: ٧٠]» (١).

80%条条803

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (٢/ ٣٢٨).

قَالَ المُصَنف وَخَلِللهُ: والدليل من السنَّة: حديث جبرائيل المَشهُور عن عُمَر ﷺ قَالَ: «بَينَمَا نَحنُ عِندَ رَسُولِ الله ﷺ ذَاتَ يَومٍ إِذ طَلَعَ عَلَينَا رَجُلٌ: شَدِيدُ عَمَر ﷺ قَالَ: «بَينَمَا نَحنُ عِندَ رَسُولِ الله ﷺ ذَاتَ يَومٍ إِذ طَلَعَ عَلَينَا رَجُلٌ: شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعرِ، لاَ يُرَىٰ عَلَيهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلاَ يَعرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّىٰ جَلَسَ إِلَىٰ النَّبِي ﷺ، فَأَسنَدَ رُكبَتَيهِ إِلَىٰ رُكبَتَيهِ، وَوَضَعَ كَفَّيهِ عَلَىٰ فَخِذَيهِ.

وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَخبِرنِي عَنِ الإِسلام؟

فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: الإِسلامُ أَن تَشهَدَ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله عَلَيْ وَتُحُبَّ البَيتَ إِنِ استَطَعتَ الله عَلَيْ ، وَتُحُبَّ البَيتَ إِنِ استَطَعتَ إِلَيهِ سَبِيلًا.

قَالَ: صَدَقتَ. فَعَجِبنَا لَهُ يَسأَلهُ وَيُصَدِّقُهُ.

قَالَ: فَأَخبِرنِي عَنِ الإِيمَانِ؟

قَالَ: أَن تُؤمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَاليَومِ الآخِرِ، وَبِالقَدَرِ خَيرِهِ وَشَرِّهِ.

قَالَ: صَدَقت، قَالَ: فَأَخبِرنِي عَنِ الإحسَانِ؟

قَالَ: أَن تَعبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِن لَم تَكُن تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ.

قَالَ: فَأَخبِرنِي عَنِ السَّاعَةِ؟

قَالَ: مَا المَسئُولُ عَنهَا بِأَعلَمَ مِنَ السَّائِلِ!!

قَالَ: فأُخبِرنِي عَن أَمَارَاتِهَا؟

قَالَ: أَن تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَن تَرَىٰ الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ رِعَاءَ الشَّاةِ يَتَطَاوَلُونَ فِي البُنيَانِ. قَالَ: فَمَضَىٰ، فَلَبِثْنَا مَلِيًّا، فَقَالَ: يَا عُمَرُ، أَتَدرِي مَنِ السَّائِلُ؟ قُلتُ: الله وَرَسُولُهُ أَعلَمُ.

قَالَ: قَالَ: هَذَا جِبرِيلُ أَتَاكُم يُعَلِّمُكُم أَمرَ دِينِكُم»(١).

## الشرح

هَذَا الحَديث دلالته عَلَىٰ مَرَاتب الدِّين الثلاث وَاضحَة، وذلكم فِي تضمنه كل مرتبة مُفَصَّلةً بتعريفها وأركانِها، والحَديث يَحتَاج إلَىٰ جَلَسَات حتَّىٰ يستنبط ما يَحويه من الفقه فِي الدِّين، ولكن نستنبط بعضًا من أحكامه:

\* نستطيع -بعُرف اليوم- أن نقول: أدب السائل مَعَ المَسئول، ومنه أدب الطالب مَعَ المُعلم.

\* إن هذه المَرَاتب الثلاث هي مَرَاتب الدِّين، ومن الدِّين الاستعداد لليوم الآخر، ومن أين ذلكم؟ من سؤال جبريل الطَّيْنِ لِمُحَمَّد ﷺ: «مَتَىٰ السَّاعَةُ».

\* التدرج فِي التعليم، وما يُسَمَّىٰ اليوم بـ: «المَنهَجيَّة فِي التعليم»، فَإِنَّ المُربِّي الناجح الحَاذق البصير هو الذي يُعَلِّم الناس صغار المَسَائل قبل كبارها(٢).

\* وُجُوب تعلم ما تضمنه هذا الحديث من أصول وهي أربع: مَرَاتب الدِّين

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الإيمَان، باب: الإيمَان والإسلام والإحسان، برقم (١).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري مُعَلقًا فِي كتاب العلم، باب: العلم قبل القول والعَمَل، عن ابن عبَّاس اللهِ عَلَى اللهِ عَبَّاس اللهِ قَلَى يُرَبِّي الناس فِي قوله تعَالَىٰ: ﴿ كُونُواْ رَبَّنِنِيَّوَنَ ﴾ قَالَ: ﴿ حُلَمَاء فُقَهَاء. ويُقَال الرَّبَّانِي: الذي يُرَبِّي الناس بصغار العلم قبل كباره».

الثلاث، وعَلامَات السَّاعة، وعلامات السَّاعَة يكفي منها ما تَيسَّر، والمَقصُود استعداد العبد لِهَذه السَّاعَة الَّتِي هي القيامة، فإذا نظرت فِي رسالة مُحَمَّد ﷺ وجدت تفصيلًا لِهَذه المَرَاتِ الثلاث، فإنه من حين بَعَثَه الله حتَّىٰ توفاه وهو يُعَلِّمُ الناس هذه المَرَاتِ إجمَالًا وتفصيلًا.

#### 80%%%03

قَالَ المُصَنف رَحَلَلَهُ: الأصل الثالث: معرفة نبيكم مُحَمَّد ﷺ، وهو: مُحَمَّد بن عبد الله بن عبد المُطلب بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرَب، والعرب من ذرية إسمَاعيل بن إبراهيم الخَليل -عليه وعلى نبينًا أفضل الصَّلاة والسَّلام-.

## الشرح

### \* معرفة رَسُول الله ﷺ تتضمن شيئين:

أَحَدهُمَا: معرفة نسبه، وأنه خُلاصَة بل خُلاصَة الخُلاصَة، ويدل لِهذا السياق الذي بين أيدينا فِي الكتاب ما رَوَاه مسلم فِي صحيحه عن واثلة بن الأسقع الذي بين أيدينا فِي الكتاب ما رَوَاه مسلم فِي صحيحه عن واثلة بن الأسقع الله الله علم قَالَ: «إِنَّ الله اصطفَىٰ كِنَانَة مِن وَلَدِ إِسمَاعِيلَ، وَاصطفَىٰ قُريشًا أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ الله اصطفَىٰ كِنَانَة مِن وَلَدِ إِسمَاعِيلَ، وَاصطفَىٰ قُريشًا مِن قُريش، وَاصطفَانِي مِن بَنِي هَاشِمٍ»(۱). هذه خُلاصَة نسبه عَلَيْ، وهي خُلاصَة الخُلاصَة.

وقد عرفنا من حكمة الله على أنه يبعث رَسُولًا بلسان قومه، ويبعث من القوم أشرفهم نَسَبًا، وأنبلهم خُلقًا، وأزكاهم نفسًا، وهذه مُتَوَفرة فِي مُحَمَّد عَلَيَّة، هذا أحد الشيئين.

وأمَّا الشيء الآخر: فَمَنزلَة معرفته ﷺ من دين الله، فَإنَّ نبوَّة مُحَمَّد ﷺ ثابتة بالنَّصِّ، وبإجمَاع المُسلمين.

#### の衆衆衆の

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الفَضَائل، باب: فضل نسب النَّبي ﷺ، برقم (٥٨٩٧).

قَالَ المُصَنف رَحَالِمُهُ: وله من العمر: ثلاث وستون سَنَة، منها أربعون قبل النبوَّة، وثلاث وعشرون نبيًّا ورَسُولًا، نُبِّئ بـ: ﴿ أَقْرَأَ ﴾ وأرسل بـ: ﴿ ٱلْمُدَّثِرُ ﴾.

# الشرح

قلت مَعنَىٰ: نُبِّئِ بـ: ﴿أَفَرَأَ﴾ أول الوحي علىٰ الصَّحيح نزول ﴿أَفَرَأَ﴾ وقد نزل عليه أول ما نزل منها: ﴿أَفَرَأْ بِالسِّهِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ أَفَرَأُ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْفَلَمِ ۞ عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَالَمَ يَقْلَمُ ﴾ [العلق:١-٥].

فكانت هذه توطئة وتمهيد بداية الوحي؛ إذ جَاءَه المَلَكُ فَضَمَّه ثلاثًا؛ يغطه ويرسله، ويقول له: «اقرأ». فيقول: «مَا أَنَا بِقَارِئ». أي: لا أعرف شيئًا، ثُمَّ في الثالثة قال له الآيات، فَذَهَبَ عَلَيْ إَلَىٰ خَديجَة عِشْنَا، وهي زوجه الأمينة الشريفة البرة، وأخبرها خَبَرَهُ ومَا وَجَدَه وهو يَرتَجف عَنْ خَاتَفًا؛ إذ فوجئ بِمَا لا يعرف وما لَم يَعهَد.

وكان قد حُبِّبَ إليه قبل ذلك الخَلاء، وكان يَذَهَب إلَىٰ غار حراء، ويَخلو الليالِي يَتَعبَّد، ويَتَحنَّث، ويَتَزَوَّد لذلك من زوجه خَديجَة والشخا بِمَا يَحتَاجه من الزاد، فطمأنته وسكنت روعه، ثُمَّ ذهبت به إلَىٰ ابن عَمِّهَا وَرَقَة بن نوفل، وكان يكتب الإنجِيل بالعبرانيَّة، وقالت له: «يَا ابن عَمِّ، اسمَع مِن ابنِ أَخِيكَ». وهذه عادة العرب يقولون للكبير: يا عم. فأخذ خبر النَّبِي عَلَيْ، وقالَ له: هذا كما كان يَنزل عَلَىٰ موسىٰ ... (١) الحَديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب بدء الوحي، رقم الحَديث (٣)، ومسلم كتاب الإيمَان، باب: بدء الوحي إلَىٰ رسول الله ﷺ، برقم (٤٠١).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ اللهُ وبلده مكة، وهاجر إلَىٰ المَدينة، بعثه الله بالنذارة عن الشِّرك، ويَدعُو إلَىٰ المَدينة، بعثه الله بالنذارة عن الشِّرك، ويَدعُو إلَىٰ التوحيد، والدليل قوله تعالَىٰ: ﴿ يَا أَيُّا اللَّهُ وَرَاللَّهُ وَرَاللَّهُ وَرَاللَّهُ وَرَاللَّهُ وَلَا مَنْ اللَّهُ وَكَا نَمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

## الشرح

هَذَا بعدما أنزل عليه آيات من سورة «اقرأ»، وحدث له ما حدث؛ فَتَرَ عنه الوحي زمنًا، ثُمَّ عَادَ بِهَذه الآيات، وبِهَا تَحمل ﷺ ما أعده له ربُّه وهيأه له، وذلكم هو الإنذار من الشِّرك والتخويف منه، والدعوة إلَىٰ توحيد الله ﷺ.

فبدأ دعوته على سرًا، يعلم ويُخبر ويدعو مَن يثق به من خَوَاصِّه ومعارفه من الأقارب وغيرهم، ويقول المُؤرخُون: إنه مضىٰ علىٰ ذلك ثلاث سنين حتَّىٰ نزل عليه قوله تعَالَىٰ: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ [الحجر: ٩٤].

فإذن المَرحَلة الأولَىٰ من مَرَاحل الدَّعوَة فِي الفترة المَكيَّة هي: السِّريَّة، الدَّعوَة سرَّا، وهذه ثلاث سنين.

والمَرحَلَة الثانية هي: الجَهر بالدَّعوة والصَّدع ببيان الدِّين الذي أرسله الله به، وهو إخلاص العبادة لله وحده، وخلع الأوثان، وهذه أمضى فيها عشر سنين.

فتكون الفترة المَكيَّة ثلاث عشرة سَنَة، والفترة المَدَنيَّة عشر سنين، هذه المَرَاحل الَّتِي مَرَّت بِهَا دعوة مُحَمَّد ﷺ، فاشتركت الفترتان فِي الدَّعوة إلَىٰ التوحيد والتحذير من الشرك، واختصت المَدنيَّة ببَيَان الشَّرائع العَمَليَّة كالزكاة والصِّيام والحَج، أمَّا الصَّلاة فقد فرضت فِي الفترة المَكيَّة.

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لِللهُ: ومَعنَى ﴿ قُرَفَأَذِرُ ﴾: ينذر عن الشرك، ويَدعُو إِلَىٰ التوحيد، ﴿ وَرَبَّكَ فَكَيْرُ ﴾. أي: طَهِّر أعمالك من الشرك.

## الشرح

هَذَا هُوَ أحد القولين للمُفَسِّرين<sup>(۱)</sup>، ولكن الصَّحيح: أي: طَهِّر ثيابك من النَّجَاسَات، يقول بعض المُفَسِّرين: إنَّ من عَادة العَرَب جَرَّ ثيابِهم، وهَذَا ما يعرضها إلَىٰ النَّجَاسَات، فَأُمِرَ النَّبِي ﷺ بالمُحَافظة عَلَىٰ تطهير ثيابه، ومُقتَضَىٰ ذلك: أنه يُقَصِّر ثيابه؛ لأنَّ العَرَب ما كانوا يبالون بهذه الأمور.

#### 80%%%03

<sup>(</sup>١) انظر هذه الأقوال وغيرها فِي «الجَامع لأحكام القرآن» للقرطبِي (١٩/ ٥٩).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: ﴿ وَالرُّجْزَ فَآهَجُز ﴾. الرجز: الأصنام، وهجرها تركها، والبراءة منها وأهلها.

## الشرح

هذه قاعدة عظيمة، فإنه لا يكفي إخلاص الدِّين لله، بل لابد أن يَجتمع معه البراءة من الشرك وأهل الشرك، والبراءة هي البغض والتنكر للشرك وأهله.



قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللهُ: أخذ عَلَىٰ هَذَا عشر سنين يَدعُو إلَىٰ التوحيد، وبعد العشر عرج به إلَىٰ السَّمَاء، وفُرضَت عليه الصَّلَوَات الخَمس، وصَلَّىٰ فِي مكة ثلاث سنين، وبعدها أمر بالهجرة إلَىٰ المَدينَة.

## الشرح

المِعرَاج ثابتٌ بالسنَّة (١)، والإسراء ثابت بالكتاب (٢) والسنَّة (٣)، وكلاهُمَا بِجَسده ورُوحه ﷺ، وفي اليقظة لا فِي المَنَام، وما جَاءَ من النصوص مِمَّا يُوهم أنه بالمَنَام، فذلك غلط من بعض الرُّوَاة، وهذه خصيصة له ﷺ.

حتَّىٰ السَّاعَة لا نعلم أن نبيًّا من الأنبياء -عليهم الصَّلاة والسَّلام- عُرج به إلَىٰ السَّماء كَمَا عُرج برسول الله ﷺ -أي: عُرج به العُرُوج الذي جَاوَزَ فيه سدرة المُنتَهىٰ-، نعم رفع الله جَمَاعَة من الأنبياء إليه منهم عيسىٰ، هذا مرفوع وهو حَيُّ؛ وسينزل آخر الزَّمن، وسيحكم بشريعة مُحَمَّد ﷺ، ويقتل المَسيح الدَّجَّال.

وموسى، وقبله آدم، وإبراهيم، وكذلك هاورن بعد مُوسَى، ويَحيَىٰ: هؤلاء رُفعوا إلَىٰ السَّمَاء، لكن الظاهر أنه بعد مَوتِهم؛ لأنَّ النَّبي ﷺ لقيهم فِي السَّمَاء.

<sup>(</sup>١) حديث معراجه ﷺ، أخرجه البخاري في كتاب الصَّلاة، باب: كيف فُرضَت الصَّلَوَات فِي الإسراء برسول الله ﷺ إِلَىٰ السَّمَوَات.

 <sup>(</sup>٢) وذلك فِي قوله تعَالَىٰ: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ النَّالَا مِن ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَّةُ مِنْ اَيَنِيناً إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الإسراء:١].

<sup>(</sup>٣) ومن ذلك ما أخرجه البخاري كتاب التفسير، باب: قوله تعَالَىٰ: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَكُ أَلَمْ اللَّهِ عَالَىٰ الْمُسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ برقم (٤٧١٠).

قَالَ المُصَنف رَحَمْ لَاللهُ: والهِجرَة: الانتقال من بلد الشِّرك إلَىٰ بلد الإسلام، والهِجرَة فريضة عَلَىٰ هذه الأمَّة من بلد الشِّرك إلَىٰ بلد الإسلام.

## الشرح

الهِجرَة لغة: الترك، وهي فِي العرف: الانتقال من بلد إلَىٰ بلد.

وأمَّا فِي اصطلاح الشَّرع: فَكَمَا قال الشيخ، وهي فريضة مُحكمة لَم تنسخ، وتَجب عَلَىٰ المُسلم إذا كان فِي بلد من بلاد الكفار لا يأمن فيه عَلَىٰ دينه وعرضه، أمَّا إذا كَانَ يأمن عَلَىٰ دينه وعرضه؛ فهي ليست وَاجبَة عليه، ولكنها سنَّة، الأولَىٰ أن يُهَاجِرَ المُسلم من بلاد الكُفَّار إلَىٰ بلاد الإسلام، والأدلة علىٰ أحكام الهجرة صحيحة من السنَّة، وصَريحة من الكتاب الكريم.

# الشرح

هذه الآية صَريحَة فِي بَقَاء الهِجرَة.

ووجه الدلالة: فِي توبيخ المَلائكة للذين رضوا بالإهانة والضيم فِي دينهم، وَلَم يُهَاجروا مع القُدرَة عليها؛ ولذلك قال بعدها: ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضَعَفِينَ ﴾ الآية. إذا كَانَ الإنسان يُفتَن فِي دينه وعرضه من الكفَّار، ولا يقدر عَلَىٰ الهِجرَة؛ فَهَذَا لا إثمَ عَلَيه، أما إذا بقي واستسلم فِي دينه وعرضه مَعَ قدرته عَلَىٰ ذلك؛ فإنه عُرضَة لِهَذَا الوعيد كَمَا هو صريح من لفظ الآية الأولىٰ.

قَالَ المُصَنف رَجِمُلَللهُ: وقوله تعَالَىٰ: ﴿ يَكِعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةُ وَالْعَنَا وَالْعَالَةُ وَالْعَنَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُولُولُولُهُ وَاللَّهُ وَالَّاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ الللَّهُ الللَّالِمُ الل

### الشرح

يَعنِي: إذا لَم تُمكنهم عبادة الله وَ الله عَبَالَةُ فِي بلد الكُفر؛ فَإِنَّ عليهم أَن يُهَاجرُوا إلَىٰ بلد مسلم أو غير مسلم، ولكن تُمكنهم عبادة الله فيه علىٰ الوجه الصَّحيح.

#### 80条条条63

قَالَ المُصَنف رَجَمْ لِللهُ: قَالَ البغوي -رَحِمَه الله تعَالَىٰ-: سَبَبُ نزول هذه الآية فِي المُسلمين الذين بِمَكَّة لَم يُهَاجِرُوا؛ ناداهم الله باسم الإيمَان.

## الشرح

والعبرة كَمَا قَرَّرَهُ الأصوليون بعُمُوم اللفظ، لا بِخُصُوص السَّبب، فَإِذَا وَرَدَ لفظ عام فِي قضية خَاصَّة؛ فإنه يبقىٰ عَلَىٰ عُمُومه مَعَ دُخُول تلك القَضيَّة الَّتِي هي سبب نزول الآية فِي العُمُوم دُخُولًا أوليًّا.

#### 80%%%03

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللهُ: والدليل عَلَىٰ الهِجرَة من السنَّة قوله ﷺ: «لاَ تَنقَطِعُ الهِجرَةُ حَتَّىٰ تَطلُعُ الشَّمسُ مِن مَغرِبهَا». الهِجرَةُ حَتَّىٰ تَطلُعَ الشَّمسُ مِن مَغرِبهَا».

## الشرح

دَلَّ هَذَا الحَديث عَلَىٰ أمرين هُمَا:

أُولًا: أنَّ الهِجرَة مُحكمَة، وأنَّ انقطاعها يَكُون بانقطاع التَّوبَة.

وثانيًا: دَلَّ عَلَىٰ أَنَّ للتَّوبَة حَدًّا، هَذَا هو الأجل العام، وهُوَ طلوع الشَّمس من مَغربِهَا.

 $\square$ 

قَالَ المُصَنف رَحَالِللهُ: فَلَمَّا استقر بالمَدينَة أُمر ببقية شرائع الإسلام مثل: الزكاة، والصَّوم، والحَج، والأذان، والجِهَاد، والأمر بالمَعرُوف والنهي عن المُنكر، وغير ذلك من شَرَائع الإسلام، أخذ عَلَىٰ هَذَا عشر سنين، وتوفِّي -صلاة الله وسلامه عليه- ودينه باقي.

# الشرح

لأن رسالته خَاتِمَة وعَامَّة للثقلين -الجِن والإنس- إلَىٰ يوم القيامة، لا نبِي بعده ﷺ، كَمَا هو ثابت بالكتاب، والسنَّة، وبإجمَاع المُسلمين.

#### 80%%%03

قَالَ المُصَنف رَحَالَتُهُ: وهَذَا دينه، لا خير إلَّا دَلَّ الأمة عليه، ولا شر إلَّا حَذَّرَهَا منه، والخَير الذي دَلَّ عليه: التوحيد، وجَميع ما يُحبه الله ويرضاه. والشَّر الذي حَذَّرَ منه: الشرك، وجَميع ما يكرهه الله ويأباه.

### الشسرح

ويدل لِهَذَا من السنَّة قوله ﷺ: «إِنَّهُ لَم يَكُن نَبِيٌّ قَبلِي إِلَّا كَانَ حَقَّا أَن يَدُلَّ أُمَّتَهُ عَلَىٰ خَير مَا يَعلَمُهُ لَهَا» (١).

وقوله ﷺ: «عَلَيكُم بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهدِيِّينَ مِن بَعدِي ...» (٢٠). إلَىٰ غير ذلك من مُتَواتر السنَّة مع الآيات الكثيرة من الكتاب الكريم.

#### の衆衆衆の

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الإمارة، باب: وُجُوب الوفاء ببيعة الخُلَفَاء الأول فالأول، رقم (٤٧٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٢٦/٤)، وأبو داود (٢/ ٦١٠) برقم (٢٦٠٧)، والترمذي (٥/ ٤٤) برقم (٢٦٧٦)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي السلسلة الصحيحة (٢٧٣٥).

قَالَ المُصَنف رَحَهُ لِللهُ: بَعَثَهُ الله إِلَىٰ النَّاس كافة.

## الشرح

دليل عُمُوم رسالته من القرآن: ﴿ وَمَا ۚ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ﴾ أي: عامة، ﴿بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا ﴾ [سبأ:٢٨].

ومن السنَّة قوله ﷺ: «أُعطِيتُ خَمسًا لَم يُعطَهُنَّ أَحَدٌ مِن قَبلِي ...». الحَديث، وفيه: «وَكَانَ النَّبِيُّ يُبعَثُ إِلَىٰ قَومِهِ خَاصَّة، وَبُعِثتُ إِلَىٰ النَّاسِ كَافَّة»(١).

#### 80%条条级

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب التيمم، برقم (٣٣٥)، ومسلم كتاب المَسَاجد ومواضع الصَّلاة، باب: جُعلت لِي الأرض مَسجدًا وطَهُورًا، برقم (١١٦٣)، من حديث جابر بن عبد الله ...

قَالَ المُصَنف رَحَالَاللهُ: وافترض طاعته عَلَىٰ جَميع الثقلين: الجِن والإنس، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف:١٥٨].

### الشسرح

هذه فيها عُمُوم رسالته ووُجُوب طاعته، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف:١٥٨]. وقال ﷺ: «أُعطِيتُ خَمسًا لَم يُعطَهُنَّ أَحَدٌ قَبلِي ...». وذكر منها: «وَكَانَ النَّبِيُّ يُبعَثُ إِلَىٰ قَومِهِ خَاصَّة، وَبُعِثتُ إِلَىٰ النَّاسِ عَامَّة» (١٠).

لكن قد يقول قائل: ما وجه دخول الجِنِّ فِي هذه الآية؟

هَذَا مَا يَحتاج إِلَىٰ بَيَان، وذلك أنَّ الجِنَّ من النَّاس بدلالة اللغة والشَّرع:

فمن جهة اللغة: لفظ: «الناس» من النوس، وهو كثرة الحَرَكَة.

ومن جهة الشرع: حديث ابن مَسعُود: «كَانَ نَاسٌ مِنَ الإِنسِ يَعبُدُونَ نَاسًا مِنَ الجِنِّ» الحَديث<sup>(٢)</sup>.

#### 80%条条63

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) سَبَقَ تَخريجُه.

بشرح الثلاثـة الأصـول \_\_\_\_\_\_ ﷺ

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لِللهُ: وأكمل الله به الدِّين، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿الْيَوْمَ اَكُمُ لَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا لَهُ عَالَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّاللَّالَاللّاللَّاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّال

## الشرح

نزلت هذه الآية سَنَة عشر من الهِجرَة يوم عَرَفَة، وكان يوم جُمُعَة، نزلت عليه ﷺ بعَرَفَه، وهناك رواية أخرى أن الشَّرع، وهناك رواية أخرى أن آخر ما نزل من بَيَان الشَّرع، وهناك رواية أخرى أن آخر ما نزل: ﴿وَٱتَّقُوا يُوْمَا تُرَجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

فَجَمَعَ أَهُلَ العَلَمَ فَقَالُوا: من حيث بَيَانَ الدِّينَ آخر ما نزل: ﴿ اَلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمُّ وَيَنَا ﴾ [المائدة:٣]. ومن حيث التذكير باليوم الآخر: ﴿ وَاتَقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

قَالَ المُصَنف رَجِمُلَتْهُ: والدليل عَلَىٰ موته ﷺ قوله تعَالَىٰ: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنُصِمُونَ ﴾ [الزمر:٣٠-٣١].

## الشرح

هَذَا خطاب له ﷺ يَتَضَمَّن أنه سَيَمُوت؛ لأنَّ مَعنَىٰ مَيِّت: سَيَمُوت، بِخِلاف مَيت، أَي: قد مَاتَ، هَذَا هو الأشهر: ﴿ إِنَكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴾ فَهُوَ ﷺ تَجري عليه الأعراض البَشَريَّة من المَرَض والمَوت والنسيان، إلَّا الشَّرع فإنه لا يَنسَىٰ منه شيئًا حتَّىٰ يُبيِّنه للناس، فَمَا نسي ﷺ بلاغ ما أُمر به أبدًا.

﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِتُونَ ﴾ وفِي هَذَا رَدُّ عَلَىٰ مَن يَدَّعي حياته ﷺ كحياة سائر الناس، ومَا جاء من النصوص كقوله ﷺ: «وَصَلُّوا عَلَيَّ، فَإِنَّ صَلاَتَكُم تَبلُغني» (١٠). فَهَذَا مَحمُول عَلَىٰ الحَيَاة البرزخيَّة -والله أعلم- بكيفيتها.

#### 80%条条63

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب المَنَاسك، باب: زيارة القبور، برقم (٢٠٤٢)، وصَحَّحَه الألبانِي فِي صحيح الجَامع برقم (٧٢٢٦).

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: والناس إذا ماتوا يُبعَثون، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِيهَانُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه:٥٥].

وقَالَ تعَالَىٰ: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُوْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا﴾ [نوح:١٧-١٨].

### الشرح

\* يَمُر بالإنسان ثلاثة أطوار كَمَا فِي هاتين الآيتين:

الأول: طور الخَلق من تراب.

والثانِي: الإعادة إلَىٰ مَنشَئه وهو المَوت.

والثالث: الإخراج، وهو البعث من القبور للجَزَاء والحِسَاب، حين يُؤمَر المَلَك بالنفخ فِي الصُّور، فيقوم الناس من قبورهم مذهولين، كَأَنَّهُم فراش مَبثُوث، فَبَانَ بِهَذَا أَن مَن لَم يؤمن بالبعث فإنه كافر، قال تعَالَىٰ: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَم يؤمن بالبعث فإنه كافر، قال تعَالَىٰ: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يَعْدُوا لَكُ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ [التغابن:٧].

قَالَ المُصَنف رَحَمُ لَللهُ: وبعد البعث مُحَاسَبون ومَجزيون بأعمالِهم.

### الشرح

\* وأدلة البعث تَضَمَّنت ثلاثة أشياء:

أُولًا: كَمَال قُدرَة الله، كَمَا فِي قوله تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَندًا ﴾ إلَىٰ قوله: ﴿ وَجَنَّتِ أَلْفَاقًا ﴾ [النبأ:٦-١٦].

ثانيًا: كَمَال علمه: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينُ الآ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةٌ. قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيعُ ﴿ فَي قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِى الْسَاهَ الْعَلَم مع كَمَال العلم مع كَمَال العُلم مع كَمَال القُدرَة أَيضًا.

﴿ قُلْ يُحْمِيهَا ٱلَّذِى آنَشَاهَا آقَلَ مَرَةً ﴿ وَمِن الْمَعلوم أَنَّ الإعادة أسهل من الابتداء، مع أنَّهَا كلها عَلَىٰ الله هَيِّنة، لكن فيما بين الخَلق إعادة الشيء إلَىٰ سابق عهده أسهل أما الإنشاء فهو أصعب.

ثالثًا: كَمَال عدله وحكمته، وكيف ذلك؟ ليلقى كل عامل جزاءه في الآخرة، بعض الناس لا يُجزئ على عَمَله فِي الدُّنيَا، أو قد يُجزئ ولكن لا يُجزئ جَزَاء كَاملًا، ومن ذلك قوله تعَالَىٰ: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُتْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (مَ الكُرْكَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴾ [القلم: ٣٥-٣٦].

قَالَ المُصنف رَحَمُلَاللهُ: والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَبِلُواْ وَيَحْزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِٱلْحُسْنَى ﴾ [النجم: ٣١].

### الشرح

فالأمر لا ينتهي بالبعث، بل هناك مُحَاسبة على الأعمال، والحُسنَىٰ هنا الجَنَّة، وأعظم نعيم الجَنَّة رؤية المُؤمنين ربَّهُم عيانًا.

#### 20%%%%

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الإيمَان، باب: إثبات رُؤية المُؤمنين فِي الآخرة ربَّهُم ﷺ، برقم (٤٤٨)، وأحمَد (ج٣١/ برقم ١٨٩٣٥) من حديث صهيب ﷺ واللفظ له.

قَالَ المُصَنف رَيِحَلِّللهُ: ومن كذب بالبعث كفر، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ زَعَمَ اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿ زَعَمَ اللَّهِ مَا كَا اللَّهِ مَا عَلَى اللَّهِ مَا عَلَى اللَّهِ مِسْ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا عَلَى اللَّهِ مَا عَلَى اللَّهِ مِسْ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مَا عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مِسْ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللّه

## الشرح

الشاهد منها: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبَعَثُوا ﴾ ومِمَّا أنكره القوم: البعث، والبعث من أصول الاعتقاد الستة.

واعلم أيها المسلم -هديت إلى مراشد أمورك- أن مذاهب الناس في البعث ثلاثة:

أحدهما: مذهب المنكرة من الكفار والمشركين، وهؤلاء ينكرون البعث جملة وتفصيلًا، لأنهم لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، ومما جاء توبيخًا لهم وتسجيلًا للكفر عليهم قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَتُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَتُ الشِّمَالِ اللَّ فِي سَمُومِ وَسَجيلًا للكفر عليهم قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَتُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَتُ الشِّمَالِ اللَّ فِي سَمُومِ وَسَي وَلَا لَا لَهُ مُعْوَلِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ كَانُواْ مَثَلُ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ إِنَّ وَكَانُوا يَقُولُونَ إِنَّهُمْ كَانُواْ مَثَلُ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ إِنَّ مَتَعُورُونَ وَهُولُونَ أَيْدَا مِتَنَا وَكُنَا تُحَرَابًا وَعِظَامًا أَيِنَا لَمَبْعُونُونَ يَعْمُورُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَيْدَا مِتَنَا وَكُنَا تُحَرَابًا وَعِظَامًا أَيِنَا لَمَبْعُونُونَ فِي أَوْءَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَيَا إِنَّ الْأَوْلِينَ وَالْلَاخِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَالًا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَلِيهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُونَ اللَّهُ وَلُونَ اللَّهُ الل

ثانيهما: من يؤمن بالبعث في الجملة، وينكرون بعض ما فيه مثل: الحوض، والصراط، وهؤلاء هم المبتدعة من أهل الإسلام، كالمعتزلة ومن تبعهم، وصريح القرآن ومتواتر السنة وإجماع أهل الحق رد عليهم.

ثالثهما: من يؤمن بالبعث وما فيه جملة وتفصيلًا وهؤلاء هم أهل السنة والجماعة.

قَالَ المُصَنف نَحَمِّلَاللهُ: وأرسل الله جَميع الرُّسُل مُبَشِّرين ومُنذرين، والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾ [النساء:١٦٥].

### الشسرح

يُبَشِّرُونَ أهل التوحيد والطاعة بالجَنَّة، ويُنذرون أهل الشرك والمعصية بالنار.

\* \* \* \* \*

قَالَ المُصَنف رَخَلَلَّهُ: وأُولُهم نوح الطَّيْلُ، وآخرهم مُحَمَّد ﷺ، والدليل عَلَىٰ أَنَّ أُوكِينَا إِلَىٰ نُوحِ وَالنَّبِيّنَ عَلَىٰ أَنَّ أُوكِيْنَا إِلَىٰ ثُوحِ وَالنَّبِيّنَ مِنْ بَعْدِهِ ۚ ﴾ [النساء:١٦٣].

#### الشرح

تأمل وجه الدلالة قَالَ: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ كُمَاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ نُوجٍ ﴾ إذن أيهما قبل الآخر: نوحﷺ أم مُحَمَّدﷺ؟

نوح لأنه قَالَ: ﴿ كُنَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ ﴾ وبين نوح ﷺ ومُحَمَّد ﷺ سائر النبيين: ﴿ وَالنَّبِيِّ مَنْ بَعْدِهِ ٤ أَي: من بعد نوح، فَهُوَ ذكر آخر الرُّسُل، وأخبر أنه أوحي إليه كَمَا أوحي إلَىٰ أولِهم وهو نوح، ثُمَّ عَطَفَ ما بينهما، وهم بقية النبيين والمُرسَلين حمليهم الصَّلاة والسَّلام -.

قَالَ المُصَنف رَجِعُلِللهُ: وكل أمَّة بعث الله إليها رَسُولًا من نوح إلَىٰ مُحَمَّد؛ يأمرهم بعبادة الله وحده، ويَنهَاهُم عن عبادة الطاغوت، والدليل قوله تعالَىٰ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاعُونَ ﴾ [النحل:٣٦].

### الشسرح

#### \* هذه الآية دليل على ثلاثة أمور:

أُولًا: عَلَىٰ أَن كُلُ أُمَّة بَلَغَتُهَا الرِّسَالَة، وهذا العُمُوم مُستَفَاد من قوله: ﴿ فِي صَعْلِ أُمَّةٍ ﴾ فَإِنَّ «كُل» من صيغ العُمُوم.

ثانيًا: أنَّ الله لا يقبل عبادة مَعَ الشِّرك.

وثالثًا: عَلَىٰ أَنَّ دين الأنبياء واحد وهو الإسلام، عن أبي بن كعب قال: قال لي رسول الله على أن الله - تبارك وتعالىٰ - أمرني أن أقرأ عليك فقرأ علي: ﴿ لَا يَكُنِ اللهِ عَنْ اللهِ يَنْلُوا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ يَنْلُوا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ الله الحنيفية غير المشركة ولا اليهودية ولاالنصرانية، ومن يفعل خيرًا فلن يكفره (١).

وقال قتادة رَحَمُلَللهُ: «والله إن اليهودية لبدعة، وإن النصرانية لبدعة، وإن الحرورية لبدعة، وإن السبيئة لبدعة، ما نزل بهن كتاب ولا سنهن نبي »(٢).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد (٣/ ١٣٠)، برقم (٢١٢٤١)، قال شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان في تأويل القرآن، لابن جرير الطبري (٣/ ١٧٨).

قال مقيده: فبان بهذه الأخبار -وما في معناه وهو كثير- أن اليهودية والنصرانية ليست ديانات سماوية، فلا تغتر بقول يخالف هذه الأخبار.

80%条条63

قَالَ المُصَنف لَحَمْلِللهُ: وافترض الله عَلَىٰ جَميع العباد الكفر بالطاغوت والإيمَان بالله.

قال ابن القيم -رَحِمَه الله تعَالَىٰ-: مَعنَىٰ الطاغوت: مَا تَجَاوز به العبد حَدَّه من مَعبُود، أو مَتبوع، أو مُطاع، والطواغيت كثيرون، ورءوسهم خَمسَة إبليس -لعنه الله-، ومن عُبِدَ وهو رَاضٍ، ومَن دَعَا الناس إلَىٰ عبادة نفسه، ومن ادَّعَىٰ شيئًا من علم الغيب، ومن حَكَمَ بغير ما أنزل الله.

والدليل قوله تعَالَىٰ: ﴿ لَآ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ۚ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشَّدُ مِنَ ٱلْغَيِّ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْهُ ۚ وَ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. وهَذَا مَعنَىٰ لا إله إلَّا الله.

## الشرح

قوله: افترض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله.

المراد بالعباد: المكلفون من الجن والإنس، وقد أشار رَحِمُلَلْلَهُ إلىٰ ما تضمنته آية البقرة التي سيأتي ذكرها.

قوله: «والطواغيت كثيرون» تنبيه إلى أن عددهم غير محصور، يوضحه ما أسلفته من تفسير ابن القيم رَحَمُلَاللهُ للطاغوت.

قوله: «رؤوسهم خمسة» يعني الروءساء والزعماء الذين هم أساس لكل طغيان في الأرض، وانحرف بأهلها عن ما رضيه الله لهم من دين الحق.

الأول: إبليس لعنه الله، هذا الاسم سماه الله به حين عصى وأبى عن السجود لآدم استكبارًا وعنادًا، وكان إبليس عليه لعنة الله مع الملائكة مصاحب لهم،

ويقال: إنه من الجن الذين أفسدوا في الأرض قبل خلق آدم فطهرها الله منه، وكان إبليس إذ ذاك رجلًا صالحًا، فجعله الله مع الملائكة حتى كان منه ما كان.

وقصة أمر الله الملائكة بالسجود لآدم، واستجابتهم أمر الله، وعصيان عدو الله إبليس، جاءت في مواضع من الكتاب الكريم منها:

﴿إِذَ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِي خَلِقُ بَشَرًا مِن طِينٍ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُۥ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُۥ سَنجِدِينَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ اَسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ فَقَعُوا لَهُۥ سَنجِدِينَ ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ اَسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ اَلْعَالِينَ وَ إِلَّا إِبْلِيسَ اَسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ الْعَالِينَ وَ إِلَّا إِبْلِيسَ اَسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ الْعَالِينَ وَ إِلَّا إِبْلِيسَ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ أَسْتَكُبَرَتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ وَ الْكَنفِرِينَ ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْلِآدَمَ فَسَجَدُوَاْ إِلَّاۤ إِبَلِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

قال مقيده: ويتبين لكل ذي لب وبصيرة من هذه الآيات العظيمات وما في معناها من آي التنزيل الكريم أحكام وفوائد منها:

أولًا: فضل الملائكة الكرام؛ فقد استجابوا لأمر ربهم، ولم يتلكئوا مع علو مكانهم ومكانتهم وشرف مادة خلقهم (١).

ثانيًا: كفر إبليس وحلول اللعنة عليه إلى يوم القيامة؛ فلا تغتر بقول من قال: إنه لم يكفر؛ فإنه ضال مضل.

من عبد وهو راض، يعني من رؤوس الطواغيت من رضي بعبادة الخلق له،

<sup>(</sup>١) ما أخرجه مسلم من حديث عائشة ﴿ الله عن النبي ﷺ ( خلقت الملائكة من نور...) الحديث.

وسواء كان ذلك في حياته مثل من تقبل الأرض بين يديه ويسجد له أو ينحنا له وهو يؤيد ذلك ويغضب على من لم يفعله، أو كان بعد مماته مثل من يوصي ببناء مسجد ويجعل فيه قبة ويوصى بدفنه فيه.

ومن دعا الناس إلى عبادة نفسه، والمعنى أن من رءوس الطواغيت وزعمائهم من كان داعية إلى عبادة نفسه، وذلك أنه يأمر أتباعه ومن له النفوذ فيهم بأن يجعلوا له حظًا من حق الله تعالى الذي لا شركة لأحد فيه، مثل: من يحل الحرام ويحرم الحلال ويفرض طاعته عليهم في ذلك، وقد سمى الله هؤلاء أربابًا، قال تعالى: ﴿ أَتَّكَ ذُوا أَحْبَ ارَهُمُ وَرُهُبَ نَهُمُ مَ أَرْبَ ابًا مِن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُ دُوا إِلَى هَا وَحِد اللهِ اللهِ هؤلاء أبنك مَرْيكم وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُ دُوا إِلَى هَا وَحِد اللهِ اللهِ الله هؤلاء التوبة: ٣١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَى لَلله: ((وهؤلاء الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا -حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله- يكونون على وجهين:

أحدهما: أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله فيتبعونهم على التبديل فيعتقدون تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله إتباعًا لرؤسائهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل؛ فهذا كفر، وقد جعله الله ورسوله شركًا -وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون لهم - فكان من اتبع غيره في خلاف الدين مع علمه أنه خلاف الدين واعتقد ما قاله ذلك دون ما قاله الله ورسوله؛ مشركًا مثل هؤلاء.

والثاني: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحلال وتحليل الحرام ثابتًا، لكنهم أطاعوهم في معصية الله كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاص، فهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب ١٠٠٠. اهـ محل الغرض.

قلت: ومصداق هذا ما أخرجه ابن جرير وغيره، عن عدي بن حاتم قال: أتيت رسول الله على وفي عنقي صليب من ذهب، فقال: «يا عدي، اطرح هذا الوثن من عنقك، قال: فطرحته، وانتهيت إليه وهو يقرأ في سورة براءة، فقرأ هذه الآية: ﴿ أَنَّكُذُوا الْحَبَارُهُمْ وَرُهُبَكُنَهُمْ الرّبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾ [التوبة:٣١]. قال: قلت: يا رسول الله، إنا لسنا نعبدهم، فقال: أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه، ويحلون ما حرم الله فتحلونه؟ قال: قلت: بليٰ، قال: فتلك عبادتهم» (٢٠).

قوله: «ومن ادعىٰ شيئًا من علم الغيب» قلت: هذا هو رابع الرءوس في الطواغيت، قال الشيخ الفقيه المجتهد محمد بن صالح العثيمين وَعَلَلْتُهُ: «الغيب ما غاب عن الناس وهو نوعان: واقع، ومستقبل، فغيب الواقع نسبي ويكون لشخص معلومًا ولآخر مجهولًا، وغيب المستقبل حقيقي لا يكون معلومًا لأحد إلا الله وحده، أو من أطلعه عليه من الرسل، فمن ادعىٰ علمه فهو كافر؛ لأنه مكذب لله وَعَلَيْ ولرسوله» (٣). اهـ

قال مقيده: وهذا الأخير هو الذي عناه المصنف وعد صاحبه في رءوس الطواغيت، وحتى تعلم أن هذا الصنف كفرة فجرة نسوق إليك جملة من آي التنزيل قال تعالىٰ: ﴿قُل لَا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيْتَانَ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي كتاب التفسير، باب سورة التوبة، برقم (٣٠٩٥)، وابن جرير في تفسيره (٢١٠/١٤) رقم الحديث (١٦٦٣٢) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) شرح الأصول الثلاثة، لمحمد بن صالح العثيمين.

يُبْعَثُونَ ﴾ [النمل: ٦٥].

وقال تعالىٰ: ﴿ عَلِمُ ٱلْعَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَّا ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْدِوَمِنْ خَلْفِهِ ورَصَدًا ﴾ [الجن: ٢٦-٢٧].

وقال تعالىٰ: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَاۤ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيْ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكَّرُونَ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

قال مقيده: ويظهر لك جليًّا من سياق الآيات الأربع أمران:

أولهما: نفي علم الغيب في المستقبل عن الخلق كلهم، وهذا يفيد اختصاصه بالله عَنْ وَهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَلْ

وثانيهما: صريح آية الجن في اطلاع الله سبحانه من شاء من رسله على شيء من هذا العلم.

قال ابن كثير: «قوله: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَّا ﴿ إِلَّا مِن ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ ﴾ هذا كقوله تعالى: ﴿وَلا يُحِيطُونَ مِشَىءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَاشَاءً ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وهكذا قال هاهنا: إنه يعلم الغيب والشهادة، وإنه لا يطلع أحد من خلقه على شيء من علمه إلا مما أطلعه تعالىٰ عليه، ولهذا قال: ﴿ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۗ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ السَّمِلُ ﴾ [الجن: ٢٦-٢٧]. وهذا يعم الرسول الملكي والبشري.

ثم قال: ﴿ فَإِنَّهُ رَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ـ رَصَدًا ﴾ [الجن: ٢٧]، أي: يختصه بمزيد معقبات من الملائكة يحفظونه من أمر الله، ويساوقونه على ما معه من وحي الله، ولهذا قال: ﴿ لِيَعْلَمُ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ

عَدُدًا ﴾ [الجن: ٢٨] (١). اهد محل الغرض.

واعلم -هديت الرشد من أمرك- أنه لا يلج هذا الباب إلا الكهان والعرافون ضحكًا منهم على السذج والمغفلين والهمج الرعاع من الناس، وقد جاءت السنة المتواترة متضمنة أبلغ الزجر عن الركون إلى هؤلاء والتعلق بهم، وهناك ثلاثة أحاديث منها:

١ - عن صفية عن بعض أزواج النبي ﷺ، عن النبي ﷺ قال: «من أتى عرافًا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» (٢).

٢- عن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: «من أتى كاهناً فصدقه بما يقول أو أتى امرأة في دبرها فقد برئ مما أنزل على محمد» (٣).

٣- عن عمران بن حصين الله على قال: قال رسول الله على الله الله الله على الله على الله الله الله الله الله أو تكهن له، أو سحر أو سحر له الحديث (١٠).

ومن حكم بغير ما أنزل الله، هذا هو خامس رءوس الطواغيت، وتعرف المسألة بالحاكمية، وقد انقسم المتكلمون فيها إلى طائفتين:

إحداهما: أهل الشطط والهوى وهم الذين اتخذوا المسألة سُلَّمًا يعبرون خلاله إلىٰ تكفير حكام المسلمين، ومن يواليهم جزافًا غير عابئين بالأصول

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/ ٥٥٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب السلام، باب تحريم الكهانة وإتيان الكهان، برقم (٩٥٧).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، كتاب الطب، باب في الكاهن، برقم (٣٩٠٤)، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٥٩٤٢).

<sup>(</sup>٤) صححه الألباني في الصحيحة برقم (٢٦٥٠).

والضوابط المعتبرة والقواعد المقررة في الأسماء والأحكام، فتبعهم فئات من الناس جماعات وأفرادًا، فقالوا على الله وعلى رسوله على تغير علم فضلوا وأضلوا.

والثانية: هم أهل السنة وهم الذين انبروا لدحض حجج المنحرفين ورد شبه المبطلين وبيان وجه الصواب في المسألة بالحجج والبراهين، مفصلين القول في هذا الأمر تفصيلاً يعيه ويدركه من شرح الله للحق صدره، وكان له قلب، وألقىٰ السمع وهو شهيد.

وهاك -أيها الناصح لنفسه، الحازم في أمره- جملة في أقوال أئمة العلم والدين كي تعرف الحق بدليله، وتتضح لك الحجة، وتستقيم على المحجة -إن شاء الله تعالى -:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُلَلهُ: «وأما أمر التكفير فالصواب أن من اجتهد من أمة محمد عليه وقصد الحق فأخطأ لم يكفر، بل يغفر له خطؤه، ومن تبين له ما جاء به الرسول عليه فشاق الرسول على من بعد ما تبين له الهدئ واتبع غير سبيل المؤمنين فهو كافر، ومن اتبع هواه وقصر في طلب الحق بلا علم فهو عاص مذنب، ثم قد يكون فاسقًا، وقد يكون له حسنات وترجح على سيئاته »(۱).

وقال: «هذا مع أني دائمًا ومن جالسني يعلم ذلك مني أني من أعظم الناس نهيًا عن أن ينسب معين إلىٰ تكفير وتفسيق ومعصية إلا إذا علم أنه قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافرًا تارة، وفاسقًا أخرىٰ، وعاصيًا أخرىٰ).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٢/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٣/ ٢٩٩).

وقال تلميذه شيخ الإسلام ابن القيم لَحَمْلُللهُ: «وهاهنا أصل وهو أن الكفر نوعان: كفر عمل، وكفر جحود وعناد.

فكفر الجحود: أن يكفر بما علم أن الرسول على جاء به من عند الله جحودًا وعنادًا، منه أسماء الرب وصفاته وأفعاله وأحكامه، وهذا الكفر يضاد الإيمان من كل وجه.

وأما كفر العمل: فينقسم إلى ما يضاد الإيمان، وإلى ما لا يضاده، فالسجود للصنم، والاستهانة بالمصحف، وقتل النبي على وسبه يضاد الإيمان.

وأما الحكم بغير ما أنزل الله، وترك الصلاة، فهو الكفر العملي قطعًا، ولا يمكن أن ينفي عنه اسم الكفر بعد أن أطلقه الله ورسوله عليه، فالحاكم بغير ما أنزل الله كافر، وتارك الصلاة كافر، بنص رسول الله عليه، ولكن هو كفر عمل لا كفر اعتقاد، ومن الممتنع أن يسمي الله عليه الحاكم بغير ما أنزل الله كافرًا، ويسمي رسول الله عليه تارك الصلاة كافرًا، ولا يطلق عليهما اسم الكفر.

وقد نفى رسول الله عنه الإيمان عن الزاني والسارق وشارب الخمر، وعمن لا يأمن جاره بوائقه، وإذا نفى عنه اسم الإيمان، فهو كافر من جهة العمل، وانتفى عنه كفر الجحود والاعتقاد، وكذلك قوله: «لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض»، فهذا كفر عمل، وكذلك قوله: «من أتى كاهنًا فصدقه أو امرأة في دبرها فقد كفر بما أنزل على محمد»، وقوله: «إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء بها أحدهما».

إلى أن قال رَحِمُ لِللهُ: وهذا التفصيل قول الصحابة الذين هم ألم الأمة بكتاب الله، وبالإسلام والكفر ولوازمهما، فلا تتلقى هذه المسائل إلا عنهم، فإن المتأخرين

لم يفهموا مرادهم)(١). اهـ

وقال الشيخ محمد بن إبراهيم -رحمه الله تعالى -: «الحاكم بغير ما أنزل الله كافر: إما اعتقاد ناقل عن الملة، وإما كفر عمل لا ينقل عن الملة.

#### أما الأول: وهو كفر الاعتقاد فهو أنواع:

أحدها: أن يجحد الحاكم بغير ما أنزل الله أحقية حكم الله ورسوله، وهو ما روي عن ابن عباس واختاره ابن جرير أن ذلك هو جحود ما أنزل الله من الحكم الشرعي.

الثاني: ألا يجد الحاكم بغير ما أنزل الله كون حكم الله ورسوله على حقًا، لكن اعتقد أن حكم غير رسول الله على أحسن من حكمه وأتم وأشمل لما يحتاجه الناس من الحكم بينهم عند التنازع، إما مطلقًا، أو بالنسبة إلى ما استجد من الحوادث التي نشأت عن تطور الزمان وتغير الأحوال، وهذا أيضًا لا ريب أنه كفر لتفضيله أحكام المخلوقين التي هي محض زبالة الأذهان، وصرف نحاتة الأفكار، على حكم الحكيم الحميد.

الثالث: ألا يعتقد كونه أحسن من حكم الله ورسوله ﷺ، لكن اعتقده مثله، فهذا كالنوعين اللذين قبله في كونه كافرًا الكفر الناقل عن الملة، لما يقتضيه ذلك من تسوية المخلوق بالخالق، والمناقضة والمعاندة لقوله ﷺ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَتَ اللهُ وَهُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورئ:١١].

الرابع: ألا يعتقد كون حكم الحاكم بغير ما أنزل الله مماثلًا لحكم الله ورسوله على فضلًا عن أن يعتقد كونه أحسن منه لكن اعتقد جواز الحكم بما يخالف حكم الله ورسوله على فهذا كالذي قبله يصدق عليه ما يصدق عليه،

<sup>(</sup>١) كتاب الصلاة (٥٥/٥٥).

لاعتقاده جواز ما علم بالنصوص الصحيحة الصريحة القطعية تحريمه.

الخامس: وهو أعظمها وأشملها وأظهرها معاندة للشرع ومكابرة لأحكامه ومشاقة لله ورسوله على ومضاهاة بالمحاكم الشرعية إعدادًا وإمدادًا وإرصادًا وتأصيلًا وتفريعًا وتشكيلًا وتنويعًا وحكمًا وإلزامًا ومراجع مستمدات، فكما إن للمحاكم الشرعية مراجع ومستمدات مرجعها كلها إلىٰ كتاب الله وسنة رسوله على فلهذا المحاكم مراجع هي القانون الملفق من شرائع شتىٰ.

السادس: ما يحكم به كثير من رءوساء العشائر والقبائل من البوادي ونحوهم من حكايات آبائهم وأجدادهم وعادتهم التي يسمونها (سلومهم)، يتوارثون ذلك منهم، ويحكمون به، ويحملون على التحاكم إليه عن النزاع، بقاء على أحكام المجاهلية، وإعراضًا عن حكم الله ورسوله على فلا حول ولا قوة إلا بالله »(۱).

قال مقيده: والذي أدين الله به في هاتين المسألتين الأخيرتين هو تفصيل القول فيهما وهو ما عليه الجماهير من أئمة الدين من المسلمين من التفصيل فيما سبقهما، وإنما نقلت كلام الشيخ تامًّا بمقتضىٰ الأمانة العلمية.

وقال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رَجَهُ لَللهُ في شرح هذه الآية: «﴿وَمَن لَمَرَ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٥].

وما بعدها: ﴿ وَمَن لَدْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٧]. وما قبلها: ﴿ وَمَن لَّمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

واعلم: أن تحرير المقام في هذا البحث أن الكفر والظلم والفسق كل واحد

<sup>(</sup>١) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (١١/ ٢٨٨-٢٨٩-٢٩١).

منها ربما أطلق في الشرع مرادًا به المعصية تارة، والكفر المخرج عن الملة أخرى، ومن لم يحكم بما أنزل الله، معارضة للرسل وأبطالًا لأحكام الله، فظلمه وفسقه وكفره كلها كفر مخرج عن الملة، ومن لم يحكم بما أنزل الله معتقدًا أنه مرتكب حرامًا فاعلًا قبيحًا، فكفره وظلمه وفسقه غير مخرج عن الملة، وقد عرفت أن ظاهر القرآن يدل على أن الأولى في المسلمين، والثانية في اليهود، والثالثة في النصارى، والعبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب، وتحقيق أحكام الكل هو ما رأيت، والعلم عند الله تعالىٰ "().

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز رَحَمْلَتْهُ: «من حكم بغير ما أنزل الله وهو يعلم أنه يجب عليه الحكم بما أنزل الله، وأنه خالف الشرع، ولكن استباح هذا الأمر ورأئ أنه لا حرج عليه في ذلك، وأنه يجوز له أن يحكم بغير شريعة الله فهو كافر كفرًا أكبر عند جميع العلماء، كالحكم بالقوانين الوضعية التي وضعها الرجال من النصارئ أو اليهود أو غيرهم ممن زعم أنه يجوز الحكم بها، أو زعم أنها أفضل من حكم الله، أو زعم أنها تساوي حكم الله، وأن الإنسان مخير إن شاء حكم بالقرآن والسنة وإن شاء حكم بالقوانين الوضعية، ومن اعتقد هذا كفر بإجماع العلماء كما تقدم.

أما من حكم بغير ما أنزل الله لحظ عاجل، وهو يعلم أنه عاص لله ولرسوله والله وأنه فعل منكرًا عظيمًا، وأن الواجب عليه الحكم بشرع الله، فإنه لا يكفر بذلك الكفر الأكبر، لكنه قد أتى منكرًا عظيمًا ومعصية كبيرة، وكفرًا أصغر، كما

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٢/ ٩٠)

قال ذلك ابن عباس ومجاهد وغيرهما من أهل العلم، وقد ارتكب بذلك كفرًا دون كفر، وظلمًا دون ظلم، وفسقًا دون فسق، وليس هو الكفر الأكبر.

وهذا قول أهل السنة والجماعة، قال تعالىٰ: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [المائدة:٤٩]»(١).

#### 80条条条03

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي الشيخ عبد العزيز بن باز (٥/ ٥٥٥).

قوله رَجِّمُ اللهُ: قال تعالىٰ: ﴿ لَاۤ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ۚ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَٰدُ مِنَ ٱلْغَيِّ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّعْوُتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَهَا ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ [البقرة:٢٥٦].

### الشرح

قال الحافظ ابن كثير رَجِحُلِلله أنه: (الا تكرهوا أحدًا على الدخول في دين الإسلام، فإنه بين واضح جلي دلائله وبراهينه لا يحتاج إلى أن يكره أحد على الدخول فيه، بل من هداه الله للإسلام وشرح صدره ونور بصيرته دخل فيه على بينة، ومن أعمى الله قلبه وختم على سمعه وبصره فإنه لا يفيد الدخول في الدين مكرهًا مقسورًا.

وذكر روايات في سبب نزولها، منها: عن ابن عباس هيئنه : نزلت في رجل من الأنصار من بني سالم بن عوف، يقال له: الحصيني، كان له ابنان نصرانيان، وكان هو رجلًا مسلمًا، فقال للنبي الله أستكرهما فإنهما قد أبيا إلا النصرانية؟ فأنزل الله فيه ذلك.

ثم قال: وقوله: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيَّ فَمَن يَكَفُرُ بِالطَّاخُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرْةِةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا وَاللَّهُ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ أي: من خلع الأنداد والأوثان، وما يدعو إليه الشيطان من عبادة كل ما يعبد من دون الله، ووحد الله فعبده وحده وشهد أن لا إله إلا هو ﴿فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرَةِةِ ٱلْوُثْقَىٰ ﴾ أي: فقد ثبت في أمره واستقام على الطريقة المثلىٰ والصراط المستقيم.

وشبه ذلك بالعروة الوثقى التي لا تنفصم فهي في نفسها محكمة مبرمة

قوية وربطها قوي شديد، ولهذا قال: ﴿فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرُوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَهَا ۗ وَٱللّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾.

قال مجاهد: ﴿فَقَ دِأَسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ ﴾ أي: الإيمان.

وقال السدي: هو الإسلام.

وقال سعيد بن جبير والضحاك: يعنى لا إله إلا الله.

وعن أنس بن مالك: ﴿ بِٱلْمُرْوَةِ ٱلْوُنْفَي ﴾ القرآن.

وعن سالم بن أبي الجعد قال: هو الحب في الله والبغض في الله.

وكل هذه الأقوال صحيحة، ولا تنافي بينها ١٠٠٠. اهـ

قال رَجَمْلَللهُ: «وهذه معنىٰ لا إله إلا الله، قلت: يوضح المراد منه تفسير ابن كثير للآية».

#### 20条条条03

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ٣١٨-٣١٩).

•

قَالَ المُصَنف رَجَلَلْلهُ: وفِي الحَديث: «رَأْسُ الأَمرِ: الإِسلامُ، وَعُمُودُهُ: الصَّلاَةُ، وَذُروةُ سَنَامِهِ: الجِهَادُ فِي سَبِيلِ الله».

والله أعلم، وصَلَّىٰ الله عَلَىٰ مُحَمَّد وآله وصحبه وسلم.

# الشرح

فِي الحَديث: «رَأْسُ الأَمرِ». أي: الأمر الذي يصلح به حال الإنسان فِي دنياه وأخراه.

وَعَمُودُ الإسلام: الصَّلاة، فهي ثانِي الأركان بعد الشَّهَادتين.

وذروة سَنَام الإسلام: الجِهَاد، والمَقصُود هنا: جهاد الطلب.

#### 80%%%



هَذَا مَا يَسَّرَ الله جَمعَه وتَحريره فِي شرحنا عَلَىٰ الكتاب النفيس المَاتع المُبَارك: «الثلاثة الأصول» للإمام المُجَدِّد الشيخ مُحَمَّد بن عبد الوهاب رَجَعُلَللهُ، وقد وسَمَنا هَذَا الشرح المُختَصر بـ:

#### « إنحاف العقول بشرح الثلاثة الأصول »

نقدمه للقراء من المسلمين في طبعته الثانية، والله أسأل أن يَجعَل عَمَلي فيه خَالصًا لوجهه الكَريم، وأن ينفع به كاتبه، وقارئه، وسامعه، وجَميع المُسلمين.

والحَمدُ لله الذي بنعمته تتم الصَّالِحَات، وصَلَّىٰ الله وسلم عَلَىٰ نبينا مُحَمَّد، وعَلَىٰ آله وصحبه وسلم.

تَمَّ الفراغ منه ليلة الجمعة الحادي عشر من شهر ربيع الأول عام ثمانية وعشرين وأربعمائة وألف للهجرة.

وكتبه عبيد بن عبد الله بن سليمان الجابري المدرس بالجامعة الإسلامية سابقًا

# فهرس الآيات القرآنية

## سورة البقرة

| ١٥٥                      | ﴿ وَأَنَّقُواْ يَوْمُا تُرْجَعُوكَ فِيدِ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                        |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . o                      | ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾                                                            |
| أَبِيَ وَٱسْتَكُمْبَرَ ﴾ | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُـدُواْلِآدَمَ فَسَجَدُوَا إِلَّا إِبْلِيسَ أَ            |
| ۸١﴿                      | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُواْ مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ﴾                    |
| ١٢٠                      | ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمْةً ﴾                                                 |
| ٥٣                       | ﴿ ٱللَّهُ لَاۤ إِلَكَهَ إِلَّا هُوَٱلۡحَىُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ ﴾                                     |
|                          | سورة آل عمران                                                                                   |
| ا بِٱلْقِسْطِ ﴾          | ﴿ شَهِدَاللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَآيِمًا |
| 115                      | ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُّ ﴾                                                   |
| ٦٦                       | ﴿ تُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْدِ لِلَّهِ ۗ                   |
| 114                      | ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَادُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾                                 |
|                          | ( <u></u>                                                                                       |
| 111                      | ﴿ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ أَشْهَا دُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾                              |

#### =@

| ç | Щ. | الذ | زة ا | سور |
|---|----|-----|------|-----|
|---|----|-----|------|-----|

| ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا نُشَرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ﴾                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة المائدة                                                                                      |
| ﴿ اَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾                                                        |
| ﴿ يَنَقُومِ ٱدْخُلُواْ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾                   |
| ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنْتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾                                      |
| ﴿ قَالَ رَجُلَانِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَا ﴾                        |
| سورة الأنعام                                                                                      |
| ﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ النَّالُمُنتِ وَالنُّورَ ﴾٩٥ |
| ﴿ قُل لَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾                     |
| سورة الأعراف                                                                                      |
| ﴿ وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾                                                                 |
| وْيَقَوْمِ أَعْبُدُواْ أَلِلَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ وَ ﴾                             |
| ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾                         |
| سورة التوبة                                                                                       |
| ﴿ أَتَّكَذُوۤ أَ أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ ﴾                                                 |
| (لَقَدُ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾                                                      |

|   | _۱ | الأص | ä | ُلاث | 11 | 7  | ىش |
|---|----|------|---|------|----|----|----|
| - |    |      |   |      |    | ι. | _  |

| نس | ند | <b>"</b> | سم |
|----|----|----------|----|
|    | 7  | •        | _  |

| ﴿ فَ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسُنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ ﴾                                              |
| سورة يوسف                                                                                                      |
| ﴿ قُلْ هَلَاهِ مِسَبِيلِي آَدْعُواْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ اَتَّبَعَنِيٌّ ﴾               |
| سورة إبراهيم                                                                                                   |
| ﴿ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَاآءِ ﴾                                                              |
| سورةالحجر                                                                                                      |
| ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾                                                                                  |
| سورة النحل                                                                                                     |
| ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ أَللَّهُ وَأَجْتَ نِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴾       |
| ﴿ إِنَّ إِبْرُهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا ﴾                                                  |
| ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا أُولَةً يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾٠٥ |
| ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةَ ﴿ ﴾                                  |
| سورة الإسراء                                                                                                   |
| ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِيهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ ﴾                 |

## سورة الكهف

| ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِ ـ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَحَدًا ﴾                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة طه                                                                                                                             |
| ﴿ فَقُولَا لَهُ مَوْلًا لِّيَّنَا لَّعَلَّهُ مِ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ﴾                                                         |
| سورة المؤمنون                                                                                                                       |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا ۚ إِنِّي بِمَاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾                        |
| ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ هَاءَ اخْرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ رِبِهِ ٤٠                                                         |
| سورة الفرقان                                                                                                                        |
| ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَ ارَخِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَلْكَثَّرَ أَوْ أَرَادَشُكُورًا ﴾ ٦٢                    |
| ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِ ﴾ ٥٥ |
| سورة النمل                                                                                                                          |
| ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ ١٦٨ – ١٦٩                                            |
| سورة العنكبوت                                                                                                                       |
| ﴿ ﴿ وَلَا تُحَدِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾                                                              |
| سورة سبأ                                                                                                                            |
| ﴿ اَلْحَمَدُ بِلَّهِ الَّذِي لَهُ, مَا فِي اَلسَّمَ وَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْخَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةَ ﴾ ٩٥                  |
| ﴿ وَمَا ٓ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِّلنَّاسِ ﴾                                                                                 |

|   | ٠ | •      |  |
|---|---|--------|--|
| L |   | $\Box$ |  |

| اطر | فا | 3 | سور |
|-----|----|---|-----|
|     |    |   |     |

| * **                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ٱلْحَمَدُ بِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِيِكَةِ رُسُلًا ﴾٩٥                             |
| سورة يس                                                                                                             |
| ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقَتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ ١٥٨                       |
| سورة ص                                                                                                              |
| ﴿ أَجَعَلَ آلَا لِهَا وَاحِدًا ۚ إِنَّ هَلَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴾                                                     |
| ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَمْ إِنِّي خَلِقًا بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴾                                          |
| سورة غافر                                                                                                           |
| ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُمْ بِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾٧٧                          |
| سورة فصلت                                                                                                           |
| ﴿ وَ قُلْ أَيِنَّكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ وَ أَندَادًا ﴾ ٦٤ |
| ﴿ سَنُرِيهِ مِ ءَايَنِينَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمٍ م ﴾                                                       |
| سورة الزخرف                                                                                                         |
| ﴿ ثُمَّ تَذَكُّرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ ﴾                                               |
| سورة الدخان                                                                                                         |
| ﴿حمّ ١٢٩ وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾                                                                                   |

## سورة محمد

| ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ رُلَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورة الحجرات                                                                                                                    |
| ﴿إِنَّمَا ٱلْمُوّْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٤٠٠                                                        |
| سورة ق                                                                                                                          |
| ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَرُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَفْسُةً ۚ وَنَعْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ ١٣٣ |
| سورة الذاريات                                                                                                                   |
| ﴿ وَفِيٓ أَنفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾                                                                                    |
| ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّحِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾                                                                    |
| سورة القمر                                                                                                                      |
| ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾                                                                                     |
| ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَحِدَّةً كَلَمْجِ بِٱلْبَصَرِ ﴾                                                                       |
| سورة الرحمن                                                                                                                     |
| ﴿ كُلِّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾                                                                                                |
| سورة الواقعة                                                                                                                    |
| ﴿ وَأَصْعَتُ ٱلشِّمَالِ مَاۤ أَضْعَبُٱلشِّمَالِ ﴾                                                                               |

## سورة المجادلة

| ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمًا يُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآدً ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ ٤٤                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سورةالتغابن                                                                                                                                                      |
| ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَ لَنَ يُبْعَثُواْ قُلُ بَلَىٰ وَرَقِي لَنُبَعَثُنَّ ثُمَّ لَلُبَيَّوُنَّ بِمَا عَمِلَتُمٌّ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ ١٥٧ |
| ﴿ فَأَنْقُواْ اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾                                                                                                                       |
| سورة الطلاق                                                                                                                                                      |
| ﴿ وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ۗ ﴾                                                                                                              |
| سورة الملك                                                                                                                                                       |
| ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَـٰلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا ﴾                                                                                  |
| سورة القلم                                                                                                                                                       |
| ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُسْلِمِينَ كَٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ مَالَكُرْكَيْفَ تَحَكُّمُونَ ﴾                                                                                  |
| سورة الجن                                                                                                                                                        |
| ﴿ قُلُ أُوحِيَ إِلَىٰٓ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرُّمِنَ ٱلِجُنِّ فَقَالُوٓا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴾٢٥                                                 |
| ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ ٱحَدًا ﴾                                                                                            |
| ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَكَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ﴾                                                                                                   |
| سورة المزمل                                                                                                                                                      |
| ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْكُو رَسُولًا شَنِهِدًا عَلَيْكُو كُمَّ أَرْسَلْنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴾ ٣٧                                                  |

## سورة الإنسان

| ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾١٠٢                                                             |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| سورةالنبأ                                                                                                                              |  |
| ﴿ أَلَوْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَدَا ﴾                                                                                                  |  |
| سورة العلق                                                                                                                             |  |
| ﴿ أَقُرَأُ بِٱللَّهِ رَبِّكِ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾                                                                                          |  |
| سورةالبينة                                                                                                                             |  |
| ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآء وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوة ﴿ ١٠٠٠٠٠٥ |  |
| سورة العصر                                                                                                                             |  |
| ﴿ وَٱلْعَصِّرِ ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَّرٍ ﴾                                                                                     |  |

# فهرس الأحاديث

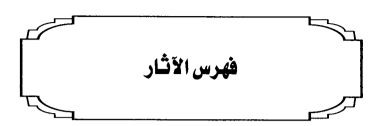
| ٤٨   | اتدنوا له بئس اخو العشيرة                  |
|------|--------------------------------------------|
| 109  | إذا دخل أهل الجنة الجنة نودوا              |
| ۸۲   | اطلبوا إجابة الدعاء عند التقاء الجيوش      |
| ٤٩   | أعددت لعبادي الصالحين                      |
| 108  | أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد قبلي              |
| ۲۱   | أكثر الناس بلاءً الأنبياء                  |
| \\\  | الأرواح جنود مجندة                         |
| 177  | الإيمان بضع وستون شعبة                     |
| ٤٣   | الدعاء هو العبادة                          |
|      | الصيام جنة                                 |
| ٧٨   | ألظوا بيا ذا الجلال والإكرام               |
|      | اللهم أنجز لي ما وعدتني                    |
| ٠,٢٢ | أمرت أن أسجد علىٰ سبعة أعظم                |
| ١٤٠  | إن الله اصطفيٰ كنانة من ولد إسماعيل        |
| ١٦٣  | إن الله -تبارك وتعالى - أمرني أن أقرأ عليك |
| 177  | إنك تأتى قومًا أهل كتاب                    |

| ۲۳  | إنكم سترون ربكم كما ترون                                                                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 107 | إِنَّهُ لَم يَكُن نَبِيٌّ قَبِلِي إِلَّا كَانَ حَقًّا أَن يَدُلَّ أُمَّتَهُ عَلَىٰ خَيرِ |
| ۸١  | وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين                                                |
| ٠٠٠ | بني الإسلام علىٰ خمس                                                                     |
| ۸۲  | ثلاث دعوات مستجابات                                                                      |
| ٤٥  | ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان                                                         |
| ۲۳  | ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة                                                         |
| ١٧٩ | رأس الأمر الإسلام                                                                        |
| ١٨  | سبحان الله هذا كما قال قوم موسىٰ                                                         |
| ۲٤  | شغلونا عن الصلاة الوسطى                                                                  |
| ٥٣  | صدقك وهو كذوب                                                                            |
| ١٢٠ | صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته                                                              |
| 107 | عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين                                                        |
| ٥٤  | فإنه لم يكن نبي قبلي إلا دل أمته                                                         |
| ٤٢  | كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء                                                         |
| ٣٩  | كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي                                                          |
| ٧٧  | لا إله إلا الله العظيم الحليم                                                            |
| 10  | لا تنقطع الهجرة حتىٰ تنقطع التوبة                                                        |
| 1.7 | لانذر في معصية، وكفارته كفارة يمين                                                       |
| 174 | لا يجا لام أة تؤمن بالله واليوم الآخر                                                    |

| ΛΥ      | لا يرد الدعاء بين الأذان والإقامة                                        |
|---------|--------------------------------------------------------------------------|
| 9V      |                                                                          |
| 179     | لما خلق القلم                                                            |
| ۸۸      | لو أنكم تتوكلون علىٰ الله                                                |
| ١٧٠     | ليس منا من تطير أو تطير له                                               |
| ١٧٠     | من أتىٰ عرافًا فسأله عن شيء                                              |
| ١٧٠     | من أتىٰ كاهنًا                                                           |
| ٤٥      | من أحب في الله وأبغض في الله                                             |
| ١٢٥     | مَن الوفدمن الوفد                                                        |
| ۲٤      | من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله                                           |
| ۲۲      | من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك                                         |
| ۲۸      | من دعا إلىٰ هدىٰ كان له من الأجر                                         |
| ۲٤      | من فاتته صلاة العصر فكأنما وتر أهله                                      |
| \•V     | مَن قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلَّا الله، وَكَفَرَ بِمَا يُعبَدُ مِن دُونِ الله |
| ٣٣      | مَن يُرِدِ الله بِهِ خَيرًا يُفقِّهه فِي الدِّين                         |
| 117-117 | وَالَّذِي نَفسِي بِيَدِهِ، لَا يَسمَعُ بِي يَهُودِيٌّ وَلَا نَصرَانِيٌّ  |
| ٦٣      | وأما السجود فاجتهدوا في الدعاء                                           |
|         | وَصَلُّوا عَلَيَّ، فَإِنَّ صَلاَتَكُم تَبلُغنِي                          |
| 107     | وَكَانَ النَّبِيُّ يُبعَثُ إِلَىٰ قَومِهِ خَاصَّة                        |
| 171     | يا معشر الشباب، من استطاع                                                |

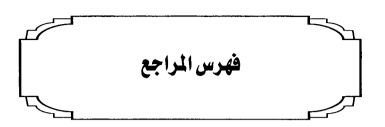
| اتحساف العقسول |                                                    |
|----------------|----------------------------------------------------|
| ١٢٨            | يُرسَلُ إِلَيهِ المَلَكُ، فَيَنفُخُ فِيهِ الرُّوحَ |
| ۸۳             | ينزل ربنا -تبارك وتعالىٰ- كل ليلة                  |
| ٦٩             | كان ناس من الإنس يعبدون ناسًا من الجن              |

#### 20 卷卷卷03



| ۲ • | أَخبِرُوهُم أَنِّي بَرِيءٌ مِنهُم، وَأَنَّهُم بِرَاءَ مِنِّي                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٣ | إياكم والمقايسة                                                               |
| ١٣٨ | حلماء فقهاء ويقال الرباني الذي يربي الناس                                     |
| ١٣  | كُلُّ كلام فيه مَقبُولٌ ومَردُودٌ                                             |
|     | لَو كَانَ الدِّينُ بِالرَّأْيِ؛ لَكَانَ بِاطِنُ الخُفِّ أُولَىٰ بِالمَسحِ مِر |
| ١٤١ | يَا ابن عَمِّ، اسمَع مِن ابن أَخِيكَ                                          |

### 20条条条63



- ١- القرآن الكريم.
- ٢- أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن، للعلامة محمد الأمين الشنقيطي،
   مطبعة المدنى، ١٣٨٦ هـ.
- ٣- إغاثة اللهفان، للعلامة ابن القيم، تحقيق: محمد حامد الفقي، دار المعرفة،
   بيروت ١٣٩٥هـ
- ٤ الأم: تأليف: محمد بن إدريس الشافعي أبو عبد الله، دار النشر: دار المعرفة،
   بيروت، ١٣٩٣هـ، الطبعة الثانية.
- ٥- بدائع الفوائد، تأليف: محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر:
   مكتبة نزار مصطفىٰ الباز، مكة المكرمة، ١٤١٦هـ، الطبعة الأولىٰ، تحقيق:
   هشام عبد العزيز عطا، عادل عبد الحميد العدوى، أشرف أحمد.
- ٦- تفسير البغوي، تأليف: البغوي، دار النشر: دار المعرفة، بيروت، تحقيق:
   خالد عبد الرحمن العك.
- ٧- تفسير القرآن العظيم، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي أبو الفداء،
   دار النشر: دار الفكر، بيروت ١٤٠١هـ.
  - ٨- تقريب التهذيب، تأليف: أحمد بن على بن حجر، تحقيق: محمد عوامة.
- ٩- توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، تأليف: محمد إسماعيل الأمير

- الحسني الصنعاني، دار النشر: المكتبة السلفية، المدينة المنورة، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.
- ١ تيسير الكريم المنان في تفسير كلام الرحمن للعلامة ابن سعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق.
- ۱۱- الجامع الصحيح للترمذي، تأليف: محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرين.
- 17- الجامع لأحكام القرآن، تأليف: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار النشر: دار الشعب، القاهرة.
  - ١٣ السلسلة الصحيحة، للألباني، مكتبة المعارف.
  - ١٤ سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر.
- 10 سنن النسائي، تأليف: أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسئي. در نشر: مكتبة المطبوعات الإسلامية، حلب ١٤٠٦ ١٩٨٦، الطبعة ثنية. تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة.
- 17 سير أعلام النبلاء، مؤسسة الرسالة بيروت ١٤١٣هـ تصعة تسعة. تحقيق شعيب الأرناؤوط وغيره.
- ۱۷ شرح الأصول الثلاثة، للشيخ محمد بن صالح العثيمين، در شريه، تصعة الأولى ١٤٢٠هـ.
- ۱۸ صحيح البخاري، دار اليمامة ودار ابن كثير، تحقيق: د. مصصفى ديب عدد ١٨ صحيح الطبعة الثالثة.

- ١٩ صحيح الجامع، للألباني، مكتبة المعارف.
- ٢- صحيح مسلم مع النووي، دار المعرفة، بيروت، تحقيق: خليل مأمون شيحا، الطبعة الثامنة، ١٤٢٢هـ.
- ٢١ ظلال الجنة في تخريج أحاديث السنة، للعلامة محمد ناصر الدين الألباني،
   المكتب الإسلامي، ١٤٠٠هـ.
- ٢٢ فتح القدير الجامع بين فنّي الرواية والدراية من علم التفسير، تأليف: محمد
   ابن على بن محمد الشوكاني، دار النشر: دار الفكر، بيروت.
- ٢٣ فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، طبعة الإفتاء، تعليقات الشيخ: عبد العزيز
   ابن باز.
- ٢٤ فتاوئ ورسائل الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، جمع: محمد بن عبد الرحمن
   ابن قاسم، مطبعة الحكومة بمكة المكرمة، ١٣٩٩هـ.
  - ٢٥ الفَرق بين الفِرق للبغدادي، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٢، ١٩٧٧م.
    - ٢٦- الفصل في الملل لابن حزم، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- ٢٧- كتاب التوحيد ومعرفة أسماء الله وَعُمُلُنَا ، تأليف: ابن منده، تحقيق الدكتور:
   على بن محمد بن ناصر الفقيهي، طبعة الجامعة الإسلامية.
- ٢٨ مجموع فتاوى ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم وولده، إشراف الرئاسة
   العامة لشئون الحرمين، بنفقة الملك فهد بن عبد العزيز رَحِمَلَلْلهُ.
- ٢٩ مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني،
   دار النشر: مؤسسة قرطبة، مصر.
- •٣٠ ميزان الاعتدال، تأليف: أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: على محمد

- ٣١- سنن الدارمي، تأليف: عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي، وخالد السبع العلمي، دار الريان، ٧٠٧هـ.
  - ٣٢- كتاب الصلاة، لابن القيم، المكتب الإسلامي، تحقيق: تيسير زعيتر.
- ٣٣- مشكاة المصابيح، الخطيب التبريزي، تحقيق: العلامة الألباني، دار المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ.
  - ٣٤- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، دار الفكر، ١٤٠٥هـ.
  - ٣٥- صحيح سنن ابن ماجه، للشيخ الألباني، دار المكتب الإسلامي، ١٤٠٧هـ.
- ٣٦- المعجم الأوسط للطبراني، دار الحرمين القاهرة، ١٤١٥هـ، تحقيق: طارق عوض الله وعبد المحسن الحسيني.
  - ٣٧- مجموع فتاوي ومقالات متنوعة، للعلامة ابن باز، دار المؤيد، ١٤٢١هـ.
    - ٣٨- لسان العرب لابن منظور، دار صادر، بيروت الطبعة الأولى.
- ٣٩- الواجبات المتحتمات، لمحمد بن عبد الوهاب، جمع: عبد الله بن إبراهيم القرعاوي.

# فهرس الموضوعات

| ٥  | مقدمة الطبعة الثانية                                       |
|----|------------------------------------------------------------|
| ٩  | مقدمة الطبعة الأولى                                        |
| 11 | اعلم -رَحِمك الله- أنه يَجب علينا تعلم أربع مسائل:         |
|    | الأولَىٰ: العلم                                            |
| ١٤ | الثانية: العمل                                             |
| ١٦ | الثالثة: الدعوة إليه                                       |
| 71 | الرابعة: الصبر على الأذي فيه                               |
| ٣٧ | يجب علىٰ كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاث المَسائل.          |
| ٣٧ | المَسألة الأولَىٰ: ما ذكره من أن الله ﷺ خلقنا              |
| ٤٠ | الثانية: أنَّ الله لا يرضي أن يشرك معه أحد فِي عبادته      |
| ٤٤ | الثالثة: أن من أطاع الرسول ووحد الله                       |
|    | البدعة ثلاثة أصناف                                         |
| ٥٠ | الحَنيفية ملة إبراهيم: أن تعبد الله وحده مُخلصًا له الدين. |
| ۰٦ | الأصول الثلاثة الَّتِي يُجب علىٰ الإنسان معرفتها           |
| ٥٧ | قال المُصنف رَحَمُ لِللهِ: الأصل الأول: معرفة الرب         |

| ٧٣              | أنواع العبادة الَّتِي أمر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| له ثلاث أقسام٧٨ | التوسل وهو فِي الحَقيقة من دعاء المَسألة وا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| AY              | إجابة الدعاء لَهَا شروط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 • 1           | شروط النذر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.7"            | الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 111             | معنّىٰ شهادة أن لا إله إلا الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 178             | المَرتبة الثانية: الإيمَان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٣١             | المرتبة الثالثة: الإحسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٤٠             | الأصل الثالث: معرفة نبيكم مُحمَّد على الله الثالث المعرفة المع |
| ١٨٠             | الخَاتِمَةالنَّاتِمَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٨١             | فهرس الآيات القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٨٩             | فهرس الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 197             | فهرس الآثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 198             | فهرس المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٩٨             | فهرس الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

